## ECCLESIÆ CATHOLICÆ

CONTRA TRI-

DEMONSTRANS VNAM AC PERpetuam doctrinam efacris Scripturis excerptam, & in Ecclesia Catholica conservatam vsque ad Concilium Tridentinum, in gravissimis sidei controvers, qua sunt

Scripturis, fine regula fides.

De Scide instificante.

Gratia.

#### OPVS

PRÆLECTIONIBVS OXONIENSIBVS inchoatum, deinde auchum, & in publicum editum.

#### Authore

GEORGIO CARLETANO, ANGLO.

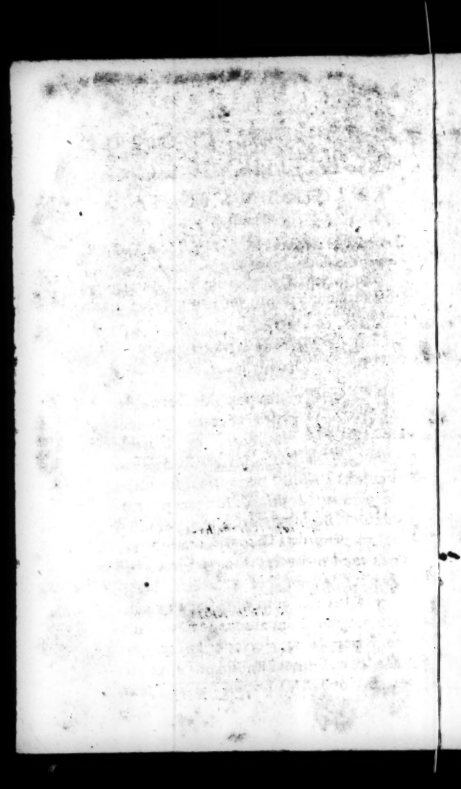
Gregorius I lib. 9. indict. 4. epift. 40.

Gratias agimus omnipotenti Deo, qui immutatis passoribus gregis sul, sidem, quam semel santiis Patribus tradidit, etiam post eos immusabilum custodiz.

PROSTAT

FRANCOFVRTI,
apud Rulandios.

ANNO M. DC XIII.



# ECCEPACED A COMPANY OF THE PROPERTY OF THE PRO

REVEREN DISSIMO
IN CHRISTO PATRI, Domino meo colendissimo, Georgio Archiepiscopo Cantuariens, totius Anglia Primati,
Migna Britannia Regi à secretiori consilio: vitamin Christo beatam, spiritum prudentia, sortitudinis, ac sanctificationis,
multiplicem à Domino gra-

riam, pacemg.

Vum populus Dei ex Ægypto vocatus (Reuerendissime in Christo
Pater, & vigilantissime in

Ecclesia Præsul) per varia discrimina in terram promissam tenderet per miraculosa in Ægypto ostenta, per rubri maris profunda, per desertum Sinæ, per medios hostes Amalachitas, per serpetes igneos, per versutias Balaam, per varia bella cum hostibus exgigantea progenie, quorum species insolita, vrbes vallatæ, ferrei & falcati currus sormidinem populo incusserant: quæ videbantur impedimenta, toti-

#### EPISTOLA

dem cesserunt credentibus fidei firmamenta, dum per ca diuina virtus, potentia & bonitas in populo suo liberando clarius eluceret. At infirmioribus atqueignauis animis totidem obstacula videbantur obiecta. Postquam veto idem Deus populum suum ex Antichristi iugo ac tyrannide vocauerit, ex seruitute illa duriori, quam fuit Ægyptiaca, ex captivitate illa acerbiore, quam fuit Babylonica; quamuis multi losuz & Calebo similes reperti funt, qui populum ad fidem & constantiam adhortarint: plurimi tamen vel ex propria malignitate, animique angustiis obmurmurantes, vel per aliorum fraudem seducti, viam, quam Deus verbo suo tanquam digito demonstrauit, Spiritu suo ductoreac directore comuniuit, fantorum exemplis tanquam pedibus attritam & manifestatam proposuit, claram, regiam, antiquam deserunt, & semiras nouas atq; impeditas quærunt. Cogimurigitur antiquam viam à Tridentinis desertam indagare. Ad quod quidem studium facræ nosliteræmirifice prouocant, & torpentes excitant. lubet Moles

n

cl

E

CX

vi

gr

ve

#### DEDICATORIA.

n

Moles dierum antiquorum meminif- Deut. 32.7. fe, fingulas generationes cogitare, interrogare patres & maiores. & leremias iuber stare super vias, & videre, & Ierem. 6. 16. interrogare de semitis antiquis, que sit viabona, & in ea ambulare. Diuinis igitur oraculis admoniți, interrogamus patres, antiquitatem consulimus. Dum hæcagimus, per Dei prouidentiam admirabilis fele prodit confensus corum, qui candem viam antiquam & bonam per diuersa secula tenuerunt, quam nos tenere cupimus; quos comites in hocitinere babemus, quorum fidei ac conversationis viua aique expressa vestigia observamus. Vna est via, quam omnes renent, qui veritatem querunt. Etne errori locus Deum quaretibus relinquatur, Christus Dominus hanc viam, quam folus optime nouerat, quarentibus & pulsantibus clariffime commonstrauit, his verbis: Ego fum via, veritas, & vita, nemo venit loban. 4 6. ad patrem, nisi per me. Quarimus primo exordium huius irineris, quod nos ad vitam perducat. Exordium, vnde progredimur, est Christus veritas : quia veritas Prophetica & Apostolica est lux

## EPISTOLA

lux ad initium viarum nostrarum. Itaque à veritate, que est in Christo per Prophetas & Apostolos parefacta, tendimus per viam, que est in Christo per Spiritum fanctificationis, mon-Aratam, ad vitam, quæ eftin Chrifte gloriosa futura. Exhacluce Tridentinos arguimus, qui Christum viamiccirco non inveniunt, quia Christum veritatem non tenuerunt. Vehacvia manifeltius constaret nobis, quam vera Christi Ecclesia sempertenuit, difputauimus de regula fidei de Ecclefia, defide iustificante, de gratia. Hacvia expeditissima visa est demonstrandi Ecclesiam, scilicet, ex huius thesauri custodia, qui Ecclesia à Deo concreditus est, vt hæc oracula Dei in Ecclesia deposita, ipsa Ecclesia side, industria, integritate conseruet vsque adaduentum Domini nostri.

Tuz yero Amplitudini, Reuerendissime ac vigilantissime Przsul, hoc
meum studium dicaui, pon tam in
meum priuatum, quam in publicum
Ecclesiz bonum. Cui enim Christi &
Ecclesiz causa magis erat commendanda, quam ei, qui ad Ecclesiz cla-

nnm

#### DEDICATORIA.

uum gubernandum à Christo vocatus, non in alium sinem, quam in Christi gloriam, in Ecclesia viilitatem, atq;
ecclesiastica dignitatis patrocinium
viuere se ac vigilare agnoscit. Hane tibi mentem Deus perpetuo consirmet,
vt tuo exemplo alii complutes in hoc
deplorato seculo ad industriam & vigilantiam excitentur. Deus Opt. Max.
te quamdiutissime incolumem ad Ecclesia sua adiscationem & dignitatem conseruet.

Reverendissima tua Amplitudinis observantissimus

Georgius Carteson.

A 4 PRE-

Anny L. Spir



171

Ec

PA

que

na

m

Ţ

E

re

di

cer

fia

rei

vi

94

far

bu

#### PREFATIO

## AD VIROS CLA-

RISSIMOS, LITERARVM,

omniumque bonarum artium cultura præflantes, antiquæ virturis cultores, Mertonensis Collegui socios.



I quis antiquioris Ecclesia, bistoriam, cum turbis, deplorato hoc seculo exortis, quotidieque orientibus, attentius

conferat (viri Mertonenses mihipluribus nominibus colendi) facile poterit de Ecclesiarum ruinis astimare, & Ecclesiam Christi non magis luporum fraudibus, quam pastorum ignauia desolatam agnoscere. Trahunt enim secum suo vitio, vi homines singuli, ita & Ecclesia excidium suum. Dua enim res, doctrina puritas, & vita integritas quamdiu coniuncta atque vnita retinentur Ecclesiam Dei propria & natiua luce ornatam, lucentemg, vel cacis demonstrare possunt: qui vero hac à se inuicem auelli patiuntur, & tamen Ecclesiam retinere videri volunt, se-ipsos

ipsos data opera fallere, atque in eam curam incumbere videntur, vt ruinam sibi machinentur, & suo se laqueo conficiant. Antiqua Ecclesia confensus luculenter boc confirmat. Pulchreenim Augustinus a: Errat, quil- a lib. de opere quis putat; veritatem fe posse cogno- Mon. ca.13. fcere, quom adhuc nequirer vivat. Et Cyprianus b : Nonremanere in Eccle- b epiff. 49. fia Dei possunt, qui deificam disciplinam nec actus conversatione, nec morum pace tenuerut. Et Ambrofius C: c mif. 4. Talibus decoctoribus ad Ecclesiam Christi non peruenitur. Et Gregorius d: d in lob lib. Extra menturas Ecclesia sunt omnes 28 cap.6. reprobi, quamuis intra limitem fidei effe videantur. Et Bernhardus e: Chari- e in Cant. ferm 79. tas de Ecclesia non deficit.

Remnouam, & priscis temporibus inauditam referimus. De Ecclesia nobiscum decertant illi, qui reiecta vita sanctitate, Ecclesiam apud se esse probaturos se sperant ex horrendis facinoribus; ex Regum & principum
virorum homicidiis, ex regnorum ruinu, ex
adulteriis & venesiciis Iesuiticis, ex antiquorum scriptorum depravationibus, ex falsariorum consictis monumentis: ex issis operibus cognoscimus istos. At Ecclesia ex talibus operibus non demonstratur. Itaque qui

## PREFATIO.

het velagunt, vel probent, ex Ecclefia Dei per flagellum ex suis sceleribus confectum pracipites eiiciuntur. Quamuis igitur ipfa vita impuritas Tridentinos ex Ecclefia Christi electos liquido demonstrat : fitamen hec distinctius perpendantur, fateri cogi. mur, Ecclesia calemitates vitimas, ruinas, excidiaque, à doctrine depranatione exorta. Profecto tamdiustare solent Ecclesie; quamdin in illis locum habere potest calestis do-Etrina veritas: tum demum ruere incipiunt, quum primum à veritate excidunt .Huius rei adumbratam demonstrationem, imo expressam imaginem continebat ignis ille calitus à Deo missus in altare Domini: quem semel de calo exceptum sacerdotes perpetuo conservabant, neque fas fuit, sacrificia Dei alio igne absumere : as proinde Nadab & Abihu, quanquam ipfi facer dotes, & Maronis filii fuerint, à Deoigne percussi perierunt, quia ignem alienum obtulerant, quod Dominus non praceperat eis: quorum exitium tum demonstrat, facerdotes non fuccessione, sed doctrina integritate Deo probari : tum vero hareticorum omnium iudicium illustre continet, qui doctrinas alienas audeant in Ecclesia Dei coram Domino offerre. Sine igitur officium spectemus eorum

Leuit. 9 24.

Leuit. 10.1.

## PREFATIO

um facerdotum, qui Deo placuerunt, fina exitium transgrefforum, constat, in Ecclesia successione doctrina puritatem, tanquam divinum thefaurum Ecclefie ministris divipirus commissam, ab illis summa fide ac integritate perpetuis temperibus confernandam. Atque vel bine suspicene licet sapientissimum ab Apostolicu vsque temporibus institutum, or fint in Ecclesia tum paflores, qui populum in recta fide instituant, eing, vitam ac mores efforment, atque ad normam verbi flictant: tum etiam Epifcopi, qui paftorum poffent & mores, & doctripamin [picere, atque examinare, venafcentia in Ecclesia errorum semina, velut inter adificia occulte orientia incendia, vigilum promidentia extinguantur. Quo magis, qui ad Ecclefiarum clauum fedent, in bane curam tores fenfibus excubare debent, vi Ecclesiam Detab omni haresi purgatam, integramque Christa Demino fistant. In hoc tam honorifico ac dinino findio post A postolos antique Episcopi cum summo Ecclesa emolumento vigilarunt. His artibus Irenaus Valentinianos, Cyprianus Novatianos, Athanafius Arianos, Bafilius & Gregorius infignes Aris propugnatores Eunomianos, Cyrillus Alexandria Episcopus Nestorianos, Augu-

ei fa

ga ev

11.

10-

4no

lle m

no ei

6

ie-

od ci-

ic-

ro-

ie-

no eo-

um

Augustinus Manichaes, Donatiflas, Pelagianos, multosg, praterea alios: hocest, lucis ministri tenebrarum ministros profligarut. Ita veteresilli Episcopi ad officium suum & ministerium inprimis spectare intelligebant, vt insurgentes in Ecclesia hareses omni ftudio suo opprimerent: felices illos atg.emeritos milites labores fui atg, certamina fequuntur : manet interim codem felicitatis ocoafio, eadem manes Ecclefia, eadem in Ecclefia manent certamina, eadem certantes exfectat corona: nos vero non tidem manemus. Ita enim sumus plerig, erga Christum & Ecclesiam Dei, quam suo Sanguine acquisinie, affe-Eti, ve Ecclesiarum cura egregie suscipi videatur scilicet, fires nostra crescant. Ita sumus omnes ad dominationem attenti, in eog. adeo vigilanter omnes ingeniorum articulos versamus, ve regnum Det, & gloriaipsius à primo in secundum aut tertium locum, aliquando in vltimum reiiciatur. Verum ne querimoniam hos loco tollere possemus, optimi Regis imperium, & vigilantissimi Arshiepiscopi regimen pastorale effecis : qui autoritate, pradentia, fludio, vigiliis improborum conatus confringunt, vi Ecclefia tranquillitati prospiciatur, ne errorum incendia Ecclesia intentata latins sese efferant : quorum

to m

b. m

D que

mi rec teg

ini api

ulr uer fcu

(Ec

me

is

t.

4

i-

2-

0,

-

12

4

rum fanctiffima cura, animos etiam torpentes ad industriam excitare possunt : hinc mibiquoque cura succrenerat, vt ad publicum incendium restinguendum, quod ab hareticis ingeniis est excitatum, nostram hanc aqua siculam alacri manu porrigeremus. Patres vero Ecclesiasticos, quantum licet, adhortor, asque obtestor coram Deo, ac Domino nostro lesu Christo ( donec ab ipsis, qui autoritate, doctrina, & sanctimonia valent, legitima, libera, ac plena sanctarum Ecclesiarii Synodus coacta errores istos examinauerit, profligauerit, pacemque Ecclesia reddiderit ) ve interim Ecclesiam Dei integram, & quantum in ipsis est, castam Christo exhibeant. Sciant rei Ecclesiastica male gesta Christo se rationem reddituros: industria vero sua fructum vberrimum, & apud Deum, & apud homines consecuturos: neque vero vel brusa illa Romani Pontificis ulmina, vel confæderatorum bostium aduersus Christum & Ecclesiam vires quasfounque metuendas putabimus, quamdiu [Ecclesia nostra integram doctrina calestis anitatem conseruaverit. Quod si Ecclesia pastorum ignania veritatem mutauerit in mendacium, quidnam deinceps expectandum iudicemus, nifi ruinam? Non enim nouum

nouum in Ecclesia, aut mirum viders debet; si, qui Ecclesia presicionium, deresicta veritate; in insigniores hareses prolabantur, omnia secum in ruinam trabant. Sed quoniam Ecclesiam suam Deus velut arenam maximorum certaminum voluit esse, magno animo subeunda sunt, quacunque ad excitandam seruorum suorum industriam in Ecclesia sua DEVS sicri praordinaueris.

fi

14

17

164

pr

pi

Quod fi quis diligentius confideret, que variis temporibus harefes in Ecclefia varta exorta fuerint, quarum quadamipfam Trinitatem oppugnarint, quod fecerunt ante Arium harefes fere omnes: quadam Spiritus fancti dininitatem, ficut Macedoniani: alia non minus Christi, quam Spiritus fantidiuinitatem, ve Ariani: quadam Chri-Its humanitatem negarint; quod fecit non minus Nestorius, dissoluendo Christum in duas personas; quam Eutyches, confundendo distinct as Christinaturas in unam: alia vero Christiofficia (prophetiam dico, regnum & facerdotium) eluferint; in quo luto totus fere Antichristianismus, vel ve alii vocant, Papismus volutatur: omnia profecto videntur mirifice à Des ordinatas ut excitaretur industria sernorum Dei in Ecclesia

et;

ri-

0-

10-

m

4-

X-

m

4-

12

he

i.

re

ż.

1

7-

1-

73

'n

i-

ie

-

2

18

À

13

-

14

Ecclefia per fingula fecula, ve veris as magis maging, luceret. Nam quid tandem perfecerunt ifta tam portentofa barefes? & num fine voluntate Dei? oum forzuito obrepfes runt? Imo vero ipsi vernatis Aduersarii ad verisatem confirmandam inferuire coguntur. Hos enim quanquam inscit agunt, vt velus ex somno excitentur ad industriam atq, ad vigilias ministri lucis, vi omnes articult firmentur, omnie doctrina retineatur pura puta, O ficut aurum per ignem purgata, ve sapientia instificetur à filis suis. Ergo in ipfis hereticis excitandis, fingularis Dei prouidentia apparet, eximium Deim Ecelefram beneficium, eximium ad verivatem promonendam fludium in Etclefia excitatur. Hot ipfum pramonuerunt Apostoli, vi qui ad meffem domini à domino messu emittuntur, fciant, nec certamina, nec pericula unqua defutura, neg, vero in laboribus suis ac perteulis providentia Dei aliquando defuturam. Iubel ergo nos magno animo in messe dominica verfare, neg occurr etibus periculis ac turbis fragi, quia, quacung, in Ecclefia exciratur turba, divina providentia adeo vigilanter regutur atg, ordinatur, vt nemo possit ad Ecclefiam surbandam accedere, qui non prius in aterno Deicofilio ad hoc indicium, ac proin-

Ind.3.4.

proinde ad instam damnationem scriptus suerit. Cohortatur ergo nos Apostolus Indas, vet semper decertemus pro side, qua semel tradità est sanctus. Nam subrepserunt quidam homines prius iam olim descripti ad hoc indicium, impis, Dei nostri gratiam transserentes ad luxuriam, & solum illum verum Deum, ac Dominum nostrum Iesum Christum negantes. Quid ergo restat alind, quam vet in conspectu Christi Domini cum omni alacritate militemus? Atque hec erat ratio, qua nos in hanc arenam produxerit.

Apud vos vero, viri doctissimi, ornatissimi, mibi plurimis nominibus colendi, hanc adhortationem depositam esse volui, vt . intelligatis, vestram operam, industriam, eruditionem, ad causam Christi adiunandam implorari, vestros labores ab Ecclesia Christi exspectari, vosá, velut nominatim à Christo Domino compellari. Quo enim also pignore vel vestram in me fingularem bumanitatem excipere, vel meam in vos fidem atque amorem exprimere potui, quam ve vos ad Ecclesiam Christi vestris laboribus inuandam, adificandam, erigendam prouocarem? Hanc à vobis operam antiqua Mertonensium nostrorum exempla postulant. Ex hos enim Collegio principes in omni lite-

sia Spectan

BA

di

T

tr

74

(w

in

ter

du

ho

CHI

que the

cre

cer fcie

bus

literarum genere virt, tanquam ex equo Troiano, ad veritatis defensionem, atque ad Babylonici Imperij insendium & ruinas per dinersa secula prodierunt. Hinc Iohannes VVicleum, hine Guilielmus Occham, hine Thomas Bradwarden, binc alis multi contra pseudofratres bellum susceperunt, quorum clarissima monumenta apud Ecclesiam Dei etiam inter tenebras lucem fulgoremg, foum retinuerunt, ficut apud Ifraelitas lux inter tenebras AEgyptiacas resplenduit. Vi mittam vetera; arbitror equidem, orbem terrarum in hoc literato genere vix tales duos viros per multa secula tulisse, quales ex hoc Collegio habemus hodie in bonum publicum vigilantes, duos clarisimos equites, Thomam Badlaum, & Henricum Sauillum: quorum alter magnificis sumptibus Bibliothecam Oxoniensem instituit, adornautt, incredibili librorum multitudine & varietate repletam, tanguam [plendidis simum Ecclesia ocellum inter rarissima orbis Christiani spectacula exornatam posuit. Alter ad innatam prudentiam, ad ingenium summum, acerrimumque indicium, incredibilem rerum scientiarumg, omnium cognitionem accumulans, magnifico pariter apparatu omnibus pene per orbem terrarum bibliothecis exqui-

1115 45. nel

W1boc fe-

im ri-

im mi 4-

14di,

ut . m.

21fia 24

40 u-

fim

rim 84

4ni te-

## PREFATIO.

exquificis, Gracam S. Iobannis Chryfoftomi editionem iam confummanit. Ambo quasi duo Consules sortiti provincias mirifico animorum confensu, quasi vnico ingo connexi, regio plane animo in bonum publicum aduigilantes, rarissima virtatis exempla emnibus, maxime vero Merconenfibus suis relinguant. Equidem mihi de Esclesia Christi promeo modulo sollicite cognanti, grande, nescio, quod bonum Dem misericors ad piorum consolationem, at g in Antichristi ruinam parare videtur, in cumg, finem iftorum duorum clarissimorum virorum animos ad magnifica opera excitasse; vt alii istorum laboribus quasi giganteis bumeris subleuati, opus Domini maioribus animis suscipiant, susceptum industria ac fide perficiant. Hac estilla arena, que vos exspectat, viri mihi plurimum colendi: vt nibiliam vobis deeffe videatur, non inuitamenta ad labores, non magnifice extructa at dotata Collegia, non bibliotheca ornatissima, non exempla prafantium viroru, non eximia caufa bonitas, nec denig, laborantibus pramium deerit.

Restat, vi instituti mei rationem vobis aperiam. Delectatus olimingenio & industria Mart. Buceri, prastantis Theologi, qui controuersias inter nostros & Pontificios compo-

mere

tin

tu

pit

fra

fun

doc

con

MAN

anin

fria

chiep

ante

dens

were studebat, omnesa, ad pacem & concordiam, quantum fieri poffer , reubcare , exiftimabam, operam non inatitem futuram, fi 4liqua concordia inconda ratio excogitari poruerit. Sed quam resipfus propius perfpexerim, videbatur concordia quareda fudium ex bono quidem animo proficifet, fed impoffi. bilia tentare cor, qui post Decreta Tridentina reconciliationem aut concordiam cogitant. Ante Concilium illud Tridentinum facttius hoc negotium expediri potuffe videbatur. Quamuis entente multis doctrinacapitibus corruptela subintroducta fuerant à fraterculu, in pracipuis tamen articulis, & fundamentalibus videmiss integritatem doctrina à multis mirifica Dei pronidentia consernatam: ita vi in dubio pendere videretur ante Concilium Tridentinum, quanam fueris Ecclefia Romana doctrina, illame, quam multi viri religiosi integram retinuerunt, an potius illa, quam pfcudofratres induxerunt. Hinc ardor & fludium animum meum inuaferat, inquirendi huin mutationis origines. Animatus etiam fui ad hunc laborem à Reverendiffimo Archiepifcopo Cantuarienfi, qui, quum forte ante aliquot annos de origine errorum Tridentinorum ferma fuiffet iniectas, operam illans

ni esi

ici,

18-18-

sti le,

ni-

ad la-

0st,

ac

se se

on

4-

4-

n-

re

illam difficilem quidem, sed vilissimam Ecclesia futuram spondebat. Itaque me in eam curam est cobortatus, ot tentarem, fi quid in ea re efficere potuissem: in quam curam ego promea mediocritate libenter incubut. Tandem universum hoc malum deprehenditur à fraterculis inuectum, vt non male iam nobiscum agi videretur, si talem hodie Ecclesiam per omnes Europa partes retineremus, qualem ante fraterculorum ordines institutos patres nostri tenuerunt. Istas fraterculorum perniciosas tragædias in Ecclesia antiqui Episcosi prasensisse videntur; maxime vero beata memoria vir, Gualterus de Merton, celeberrimus ille Collegii huius Mertonensis fundator, qui accurate canisse videtur, ne quis corum , qui religiones istas ordinesg, intrasset, ex buius Collegii stipendiu aleretur: facile enim videbat vir prudentissimus, qui vixerat paulo post primos fraterculorum ordines institutos, malas istas bestias Ecclesia ruinam, quacunque graffarentur, secum tracturos. Nam quod lohannes Wicleuns testetur, Episcopos olim pseudofratres

VViel. Trialeg. lib. 4. 6.36.

Ecclesia ruinam, quacunque grassarentur, secum tracturos. Nam quod lohannes Wicleuus testetur, Episcopos olim pseudofratres tanquam Diabolos odiuisse: de histemporibus loquitur, quibus vixerat Episcopus ille, cuius memoriam veneramur, Gualterus de Merton, qui pseudofratres istos è suo Collegio, decreto d di ch

m di

v

fil

911

nu ra

qu qu

nu

m

decreto suo excludi curautt. Hoc vero libro demonstrare tentauimus in maximis articulis, & fundamentalibus doctrinam à fraterculis suisse mutatam: nempe in doctrina de regula sides, de Ecclesia de side ac gratia: à mulius tamen viris doctis piis q, veram sidem in istis omnibus conservatam observatumus, vsque ad tempora Concilii Tridentini. Qua igitur ex hac nostra disputatione velut corollaria sequuntur, hac sunt:

1. Consensus Ecclesia, qua vnica est in patribus ac filiis, ante Concilium Tridentinum, in maximis doctrina capitibus semper

sibi constans observatur.

eam

ura

nocle-

146,

tu-

do-

ti-

me

erto-

er,

93 e-

16,

0-

26

ê-

?-!S

-

e.

2.

2. Vera Christi Ecclesia stetisse probatur

vsque ad Concilium Tridentinum.

3. Ecclesia reformata nibil aliud sunt, quam huius antiqua, vera, vnica Ecclesia continuatio, quaante Concilium Tridentinum perstiterit, & adsinem mundi est duratura.

4. Separatio, qua facta est, est separatio, qua Rom. curia se se separabat ab Ecclesia, & qua Ecclesia Christi sese retraxerat ab illa curia; siue qua, secundum mandatum divinum, Ecclesia exiverat è Babylone.

s. Origines & occasiones errorum de-

monstrantur.

6. Patres, maiores g, nostri, qui in Roma, na Ecclesia vixerunt, & mortus sunt, media ad salutem necessaria habuerunt, quia vera doctrina praduatio, quamuis multum impedita à fraterculis, permissa tamenresine-batur vsg, ad Concilium Tridentinum. At ex Decretis Tridentinus media ad salutens necessaria iam sublata sunt.

Het funt, que disputationis buius scapum continent. Hanc vero operam meam qualemeunque Deo & Ecclefia posui: qua, sinibil alud effecerim, illud faltem me praftitiffe confido, ve via vestris aliorumá maioribus. ingeniis prastruatur, qua facilius veritas. confirmari, & hypocrifis falfiloquorum recegi possis. Deus vestra studia in suam gloriam, & Ecclesia sua consolationem dixigat. Valete, viri mihi plarimum colendi. Emeo Mufao. 1612. Novembris quinto, quem diem celebramus in memoriam diuma liberationis, quamifericors Deus Ecclesiam & Rempublis camnostramex faucibus Antichrifti, atque ex intentata nobis per puluerem tarmenta. rium internecione liberauit.

> Vobis in Christo deuindistimus

> > Georgius Carleton.

Apo-

6

te

011

V

9



Apocalypf. 20.

verl.3. Coniecity, eum (Draconem) in abyffum, quam occlusit & obsignants super cum, ve non seduceres amplius gentes, dones complerentur anni mille. Nam postea opartes eum solui ad exiguum tempus.

ver l.7. Quam verò expleti fuerint anni mille foluetur Sacanas è carcere fuo, exibitg, vi seducat gentes.

dia era

m-

re-

AI,

202

m

4-

i-Te

8

T sensum huius Scripturz gesnuinum teneamus, obseruanda sunt ea, quz Christus docuir, de ciectione Saranz, sohan. 12. Postquam enim vox

Patris de cœlo insonuit, dicens: Et glorificaus, & rursus glorificabo: vocem illam, Christus monuit, no propter ipsum, sed propter astantes extitisse. Deinde hæc verba subicit: Nunc Iohan, 12 31. 
iudicium adest huius mundi, nunc princeps ille huius 
mundi eijcietur foras, & ega si sublatus sueno è terra, 
omnes traham ad me. Iudicium huius mundi 
vocat, non quod in sine seculi futurum est, sed 
quod ipsus aduentu, & manifestatione, & 
morte factum est: non damnationis, sed discretionis, vt Augustinus & Cyrillus locum 
hunc explicant. Iudicium mundi, hoc est,

guod pro mundo, fine hominibus huins mundi, tyrannide Diaboli oppreffis, erat, tam per mortem iplius, futurum contra Diabolum, sugin homines imperio, iusto Dei iudicio spoliandum. Vnde explicandi causa, quomodo hoc judicium mundi fieret, fobiecit: Nunc princeps buins mundi encietur foras. Nam princeps huius mundi, Diabolus, regnum fuum inter gentes longe lareque tenebat ante Christum exhibitum. At quum filius Dei Ecelefiam fuam, hoc eft, regnum fuum apud gentes Apostolorum ministerio dilarauerat: tum primum Satanas eiectus est è regno illo suo, quod antea in gentibus seductis tenuerat. Tempus illud, quando primum eiectus fuerat Satanas, verba Christi demonstrant: Et ego fi sublatus fuero è terra, omnes traham ad me. Hoc dicebat, fignificans, qua morte moriturus effet, inquit Euangelifta. Hæc igitur eie-&io Satanæ numeranda est à Christo crucifixo. Et ego, inquit, fi fublatus fuero eterra, omnes traham ad me. Omnes, non Iudzos tantum, sed & gentes.

Quando vero Satanas eiectus fuerat à Christo, ne seduceret gentes amplius: tunc ligatus intelligitur, & in abyssum coniectus, ne seducat gentes. Itaque docet Iohannes, draconem in abyssum coniectum, vt non seduceret amplius gentes, donec complerentur anni mille: quum vero expleti fuerint anni mille, tum demum solvendum Satanam è carcere suo, & exiturum, vt seducat gentes. Satanas igi-

PITE

tur

car

ten

du

ror

rot

ple Ep

ual

ant

ret

Pu

Pro

di

bu

rei

er

di

Sa

pr

ta

fli &

ig

to

q

am

di-

10-

m

ite

C-

nd

lo:

e-

t:

ad i-

ei-

es

i-

C

tur post Christum crucifixum coniectus in carcerem, ideft, Christipotentia ligarus & retenfus, vt negentes seducerer, sicut antea feduxerat, foluendus fuerat post mille annos ad seducendum gentes. Seductio autem est in erroribus de fide; quanquam vero plurimi errores ante mille annos à Christo crucifixo expletos, exorti fuerint : à Patribus tamen & Episcopis, in Ecclesia Dei vigilantibus, adiuuantibus eriam Romanis Episcopis, errores anteannum millesmum ita fuerut compresfi, vrinfignisilla gentium feductio non appareret; atq; in Ecclesiam Rom. anteillud tempus, non multos infignes errores irrepliffe, probari possit. At vero post annos mille à Christo crucifixo (qui principem huius mundi eiecit è regno illo suo (quod antea in gentibus horrenda idolomania immerfis renuerat) soluto tandem Satana plurimi insignes errores in Ecclesiam, que nunc Romana dicitur, exundarunt. Errores vero, qui in hodiernam Ecclesiam Romanam, post solutum Satanam prorupêre, quanquam plurimos deprehendimus, tamen præcipuos tantum hoc loco tractabimus, in quibus ipla fundamentalia, & vitalia fidei, & Ecclesia Catholica insticuta, immutata, laplaque apud Pontificios, & penitus extincta deploramus. Affirmamus igitur, probari non posse ex probatæ sidei autoribus, testimoniis perspicuis, disertis, solidis, quæq; funt extra suspicionem plagii, quenquam existis erroribus, quos hic examinan-

dosfulcepimus, aut exorrum in Ecclefia Romana, ab caque approbatum ante annum Chrifti millesimum : aut receptum fuiffe in Ecclesia Romana, tanquam dogma de fide, ante Concilium Tridentinum : qui quidem errores hodie in Ecclefia Pontificia habentur

dogmata de fide.

Quatuor controversias hot ordine sumus hic explicaturi. Primam, de regula fidei, fine de facris Scripturis, vi conflare possit primo loco, quanam fit, & in Ecclefia femper habita fuerit fidei regula. Hac vna probabiturab Apo-Rolicis temporibus, vique 2d Concilium Tridentinum in Romana Ecclesia conservata, in co tandem Concilio mutata, inde controuerfiz cum Tridentinis exorta. Deinde fecundum illam regulam reliquas tres controuerfias examinabimus, de Ecclefia, de Fide inflificante, de Gratia la iffis controuerfis, que grauiffi mæ omnium intelliguntur, post regulam fidei, testimonia Ecclesia deducemus vique ad Concilii Tridentini tempora: & prinatas fraterculorum opiniones ab Ecclelia Romana iudicio separabimus: qua quidem prinata opiniones hodie inter Ecclesia Pontificia decrera habentur. Illud vero initio admonendum videbatur, vt fententia fenfusque noster recte excipiatur, in iis, quædicturi fumus, Ecclesiam nunc Romanam, & Ecclesiam Pontificiam à nobisdici, que reuera nec Romana Ecclesia est, necomnino Ecclesia, sed tantum Romana Curia. Nam apud omnes aquos remo tur isto mu tor Ro xer xin tun

> Cu tan den

nar int ing per qui nif ob rur fce

rei

0-

m

in

ie.

m

ur

US

de

0,

e-

bri-

in

r-

n-

n-

fi-

d

a-

ıæ

0-

e.

n-

cr

C-

1-

na

m

em ruma stimatores, & veritatis cupidos, probaturos nos per Dei gratiam speramus, errores
istos postannuma Christo crucifixo millesimum à fraterculis. & Romana Curiz adulatoribus introductos susse, in quibus Ecclesia
Romana (in qua patres maioresque nostri vixerunt, religionemque susceperunt) in maximis ac pracipuis sidei negotiis, nempe in
sundamentalibus veritatem contra Romana
Curiz adulatores integram arque immutatam conserueuerat, vique ad Concilii Tridentini rempora.

#### CAPVT 1.

De modo disputandi, & de ratione secessionio nostra à sugo Romani Pontificis.

Inter notas illas, quas Cardinalis Bellarminus ad probandam Ecclesiam adduxerat, y-lib. de not. nam esse voluit, conspirationem in doctrina Eccl. cap. 9. cum Ecclesia antiqua. Magnam sine dubio integritatis opinionem conciliasset, si, quod ingenue proposuit, perfecisset. Sed quod perficere se non posse videbat, ne tentare quidem voluit. Quare ergo proposuit? Manifesta videtur & veritatis confessio, & causa obtinenda desperatio, proponere, quod verum agnoueris, nec in agnita veritate acquiescere. Si hac sit genuina disputandiratio, quare non sic instituis disputationem? Subilicienda sunt Bellarmini verba, quibus ostendit,

se hane disputandi methodum refugere, qua vna doctrinz conspirario cum antiqua Ecclesia probati possit. sic enim scribit : Duobus modu poffemus ex bac nota prebare Eccle fiam nostram veram effe, non autem Aduerfariorum. Primo, proferendo sententias veterum, quibus singulanostra dogmata confirmaremus, Aduerfariorum refutaremus. Sed hic modus prolixifimus effet, & multiscalumniis & obiectionibus obnoxim. Alteravia est breuior & certior; nimirum , oftendendo primum ex confessione Aduerfariorum, nostra dogmata effe do-Etrinam omnium veterum. Deinde, dogmata Aduerfariorum habita fuisse in Ecclesia antiqua pro exploratis harefibus. Sic enim conftabit, doctrinam no-Gram confirare cum doctrina veterum Catholicorum : doctrinam vero illorum conspirare cum dodrina veterum hareticorum. Hæcille.

Veritatis indagandæ methodum ex antiquorum sententiis, qua vna conspiratio doctrinæ cum antiqua Ecclesia demonstrari potest, vt prolixam, & multis calumniis, & obiectionibus obnoxiam refugit. Breuior via, & facilior placuit, vt calumnias quasdam in nostras Ecclesias consiceret. Nam quid breuius aut facilius, quam calumniam proferre? Itaq; vera via relicta, breuiorem & facilem illam calumniandi viam secutus est. Dumque ex nostrorum consessione hoc ostendere laborat, nihiladserre potuit præter calumnias. Negamus hoc ex nostrorum consessione colligi posse, negamus à Cardinali demonstratum, aut demonstrari posse; quamuis in paucis con-

trouer-

dic

ha

tiæ

tifi

an

pu

99

OIC

pla

ftra

pro

ner

nif

ver

ctri

mie

line

**fpir** 

fia r

nof

run

iea

Ecc

rati

trouersiis, immutando, & obtruncando Caluini, aliotumo, nostrorum verba, illud ostendere conetur: sed frustrà:

Qua

Ec-

Duo-

nno-

imo.

oftra

are-

wca-

bre-

n ex

uer-

plo-

110-

ico-

do-

ti-

lo-

0-

ie-

8

0-

us

9;

a-

)-

t,

1-

gi

1-

Illud vero Lectoribus non abreptis praiudicio diiudicandum proponimus; an non ex hac Cardinalis confessione constet, si sententiæ veterum proferendæ fint, non posse Pontificios conspirationem doctrina sua cum antiqua Ecclesia probare, quia hic modus disputandi multis calumniis & obiectionibus est obnoxius. Sic veritas extorlir confessionem ex ore Aduersariorum : nam qui hæc dicunt, plane confitentur, veterum doctrinam nostram effe. Qui enim ex veterum doctrina prolata, calumnias & obiectiones metuunt, atque hoc nomine prolationem & collationemantique do arinærefugiunt, nonne manifestam produnt confessionem, sele, vicung; verbis ludunt, reuera conspirationem in do-Arina cum antiqua Ecclesia, vt rem sibi formidabilem, penitusa se reiicere, & nobis relinquere.

Quem igitur disputandi modum isti refugiunt, nos ve genuinum suscipimus: quia conspiratio doctrinæ nostræ cum antiqua Ecclesia nullo alio modo probari potest, quam proferendo sententias veterum, quibus singula nostra dogmata confirmemus, Aduersatiorum resutemus. Neque vel calumniis, vel obiectionibus hæc via obnoxia esse potest: quia Ecclesia vna est atque eadem per omnes generationes, vnitatis autem vinculum est in sun-

damen-

damentalibus Ecclesiz consensus. In fundamentalibus probabimus, nos habere cerriffimumantique Ecclefie confensum continuatum víquead nostra tempora, atqueadeo ad Concilium Tridentinum: que tempore patres nostri discessionem secerunt abillo conciliabulo,& à Romani Pontificis Curia. Nami ad illa víq; tempora Eccl. fia, quamuis etroris bus, & vatia fraude oppugnata; tyranide preffa, patienter ramen Rome Pontificis tyrannidem,& fraterculorum impudentiam perculit: At postquam erroresilli, qui primum ex priuatis fraterculorum opinionibus prodierunts pro Ecclesiz dogmatibustandem in Concilio Tridentino fancita fuerune: tum primum Ecclesia (que prinatas fraterculorum opiniones patienter tulerat, ac proinde communionem autore Luibe- eum illa Ecclesia parte hactenus habuerat) dia uina prouidentia, imo vero Dei brachio potenti, ficut Ifrael, ex seruiture Ægyptiaca; fle sese à ingo Pontificio subduxit.

\* Nec multo post exarlit in Germania, ro dira harefis, it a vt facile crediderim. aboccultaco. li potestate, malignog fy derum concursu proueniffe, vt religiones toto terrarum orbe, enatis fa-Hionibus, vno tempore [cinderentur. Paul.louius hift.lib.13.

Qua in reprofani homines calum; tiescio; quem & cotingentiam observant. Sunt etiam inter Episcopos Pontificios, qui hacrecesso nem à iugo Pontificio, ad coelestes constellationes reservat. Sicissi in Christischola hospites & peregrini. Nos vero certi sumus, Ecclessiam à suo capite sic institui ac gubetnari; ve quamuis malorum hominum fraude ac tyrannide sepius oppugnata suerit, ita ve non-nunquam oppressa videatur, nunquam tamen penitus interierit. Et Christiam Domi-

num

PI

OT:

die

igi

Refat

ift

di

ric

po

fie

du

m

m

de

m

dia

vic

mi

rai

tu

mı

ca

po

1115

ta

re

ha

tia

ha

nda-

rriffi-

nua-

coad

e pa-

con-

Vami

OFI-

ref-

nni-

ulit:

pri-

int

ilio

Ec-

nes

emi

di-

200

fic

io.

m

0'4

2-

oi-

دی

VC.

7-

1-

12

L

n

9

bum prælentem femper, & Ecclefiam fram promissione, Spiritugi suo confirmantem ad-Oramus. Ecce, inquit, ego vobifcum fum omnibus diebm, ofq, ad confummationem feculi. Vtcunque igitur profani homines hanc fecessionem à Romano Pontifice; ad contingentiam, aut ad fatum aftrologicum referant, nostamen, vt iftos in infaniz fua relinquamus, veneramue diuinam potentiam, pronidentiam, & milericordiam, qui, quod promiserat, in tempore effecit. Et quamuis tyrannis illa Pontificia longius duraffe visa fuerit, in ea tamen duratione, qua Ecclesiam ad patientiam armauerat Deus, videmus, quid peccara nostra meruerint, Ar good Christus ab hactyrannide liberauerit Eccleliam, non nostris illud meritis tribuendum eft, fed folius mifericordiædiuinæbenignitasineolucet, & veritatis victoria: quia quod Deus promiserar, necinimicorum potens superbia, nec impotens tyrannis, nee veio noftra peccata auertere potuerunt.

Secessimus igitur à Romano iugo, exiuimus è Babylone, sed mandato Dei: nam vox
cœlestis sic populum euocauit : Exite ex ea, Apoc. 18. 4.
popule mi, ne participes sitis peccatorum eius, & ex plagis eius accipiatis: nam accumulata peccata eius pertigerunt vsq; ad cœlum, &
recordatus est Deus sceler u eius. Deus igitur
hanc secessionem voce sua mandauit, potentia sua perfecit. Es quanquam sepius antea de
hac secessione Ecclesia cogitauerat, nunquam

tamen

tamen perficere potuit, donec impletum fuifset, quod Scripture predixerant, vt Ecclesia intelligeret, non fuis viribus, aut sapientia sua se liberationem suam efficere, sed Christum liberatorem adoraret, & corpus sequeretur fuum caput. Illud enim negari non porest, Ecclesiam sapius antea secessionem à Romano Pontifice vel tentaffe, vel de care deliberauisse.

Quum Robertus Grofthead noster Epi-

Henr. 3. 37. ann.1253.

scopus Lincolniensis, impiis olim Romani Pontificis prouisionibus obsisteret, Papa non Matth. Parif. se capiens præ ira, inquit Marth. Parisiensis, grauius aliquid in Episcopum consulturus videbatur. Sed, vt idem autor refert, consilium dederűt Cardinales Domino Papæ, vtomnia hæc conniuentibus oculis sub dissimulatione transire permitteret, ne super hoc tumultus excitaretur, maxime propter hoc, quia scitur, quod quandoque discessio sit ventura. Hæc ille.Hæc multo ante Martini Lutheritemporascriptasunt. Metuebantigitur Cardinales, ne infignis ille pietate & eruditione Lincolniensis Episcopus secessionem hanc inchoaret. Itaque ipsorum iudicio apparet, eum, qui primum se huic secessioni ducem & antelignanum effet præbiturus, infignem futurum hominem, pietate & eruditione excellentem, qualis tum Robertus Grofthead habebatur. De hac secessione consultatio tenuit eos, qui eruditione & pietate maxime floruerunt in Concilio Constantiens, vt ex Cardinalis Cufani,

qu (ca ne fer rui

far

no fits gn off

pte ho fia ne

de

Ita

fen cle du fch pli

fut fix gu rat

**a**i

CX

uif-

elia fua

um

tut

eft.

na

be-

pi-

ani

ion

fis.

Vi-

um

nia

ne

tus ur,

æc

00-

es,

ni-

et.

ri-

14-

10-

m.

ur.

ui

in

uni,

fani, & Iohannis Gerfonie feriptis conftat. Cusanus de hac re scribit ad Rodericum de Treuino, Regis Castilizoratorem. Primum quidem fecellionem hanc dicet elle vitandam, quantum fieri potell, propter schismatis scandalum : verum post longam disputationem, tandem his verbis fententiamfyam profert : Quando facer princeps courra fancto- Cufan. ed Rorum Patrum fatuta aliquid præfumit, vbi der. foript. an. non conflat, cum ex causa vtilitatis, aut neces- 1442 fitaris moueri, fed ex aliqua particulari indigna caula; tunc iple in priora Petri mandata offendie, exiens vires poteflaris fuz, quapropter non effet inconveniens, fi pertinaciter in hoc perfilteret, ab co recedi posse per Ecclefram. Hæc Cufanus.

Exquibus verbis conftat, hanc disputationem tum quidem in Ecclefia iactaram fuiffe, de secessione Ecclefia à jugo Rom. Pontificis. Itaq; Iohannes Gerson de eadem rescribens, Gerson de teftatur plurimos viros bonos in ca cum fuille Concil gene, sententia, quando granissimum schisma Ec-diensia. clesiam perturbasser, quod longo rempore durauerat, viuente iam Gersone; vt ex illo schismate opportunitatem arriperent neamplius Papa ad administrationem ac iurisdictionem Ecclefie admitteretur: fed optimum futurum, fi Ecclefie flatus ad primitive Ecclefiz conditionem reduceretur, vt Przfules finguli commissos abi populos regerent, neque ratio vila haberergrant referuationum, aut exactionum, quas Romana Ecclefia incrodu-

zerat. Gerlonis verba lunt bær. Forte aliquibus videtur, quod expediena Ecclelia vinuerfali, redire omnia ad priftinum flarum Ecclelia, feu illius, qui fuir tempore Apostolorum, quantum fieri congrue postet, ablectis talibus iurisdictionibus pro magna parte; que reddiderunte Ecclesiam totam brutalem & carnalem, vel redeundum esset ad starum Ecclesia tempore beati Syluestri; & Gregorii, quando quilibet Pralatus demirrebatur in sua iurisdictione. Itaque idem Gerlon sic libere pronuntiat in co libro, quem inscripsit, de Auferibilitate Papa: Auseribilis est Papa pet generale Concilium perpetuo, velad tempus, quoad ea omnia, qua sunt sutisdictionis.

lib de anferè bil. Pap. sonfid. 15.

Nihil erga nouum in Ecclesia sit; si hac pars Ecclesia Catholica, quam ad Occidentem Dei providentia statuit; tandem aliquando illud perfecerit, quod diu antea cogitaverat, & de quo multum deliberanerat, ve se à sugo Romani Pontsicia subducerer. Nam plurima alia partes Ecclesia Catholica ad Orientem, & ad Austrum hanc Romanam tyrannidem nunquam tulerunt. Pars autem hac Ecclesia Catholica Occidentalis maxima est, & sinc dubio nobilissima; quandoquidem quacunque sacra Scriptura de Antichristo pradixerunt, hic impleta videamus. Secessimus igitur noti ab Ecclesia Romana, sed à Romana Curia. Secessimus, vedivino mandato obtemperaremus. Deus erim inbet populum suum se Myssica Babylone exire. Imo

ocleum.

ibus ddima-

lefiæ

ndo urifpro-

Auper

pus,

hæc

en-

žα-

iue-

du-

Drian-

hæc

eft,

ifto

ffi-

dà

an-

pomo

to.

veto, qui hane fecessionem mandauerat, iple potenti su manu populum suum edusit, vt, quod mindaus, ipsepersiceret. In quo admi-rabilem Dei prouidensiam suspicimus & adoramus, qui Ecclelià luam ita lub haccaptiui-rate exercuit, ve lemé libi lemper reliquit fece-ric. Vere igiene eum Eluia Prophera exclamare poliumus: Nifi Inquiam exercitum refidue nobis Efa.1.91 feriffet religities, vol contilles, quali Sodoma faiffo-mu, & fimiles Comerche. Nam vera doctrina in fundameralibus ab Ecclelie exordio, ad Mart. Ducheri report, integra lemper in incilis re-nebra lucebat, venec incedire nec gladis, non viuicoburis, no comentis Pontibeis, no perfidia & errorib fraterculoro extingui potue-ritignis hicecolo millus. Quanqua entin no Temper eade darirare lucerer, atquarderet, nuquam tamé est existin dus As hoc folius diving prouidétie beneheium agnoleimus, o in lec-cleira sua semper vigilans, per omnia secula quolda refles excitauent, qui veritaté perfidia & superbia porificia pene obrută, pene sepul-tam, studiose actidesiter conservarint; donec tandem vermas ipla victrix velut effracto fepulchro refurgens, lange larren triumphare inciperet, que diligences le diligir. As conferuat, vi victores feeum triumphare faciat.

Ad cosigitur, qui Eccleliam nostră à Matt. Luthero exorram suggistare solent, coarguendos : Ecclesta Catholica cosensum, & doctrinăm integer con femară , canquam igne illum Louis 6.13. perperunen, qui per omnes sacerdoru succes-

C 2 fignes

fiones in altari Dei ardere solebat, producimus. Et ne Aduersarii selassos, autopiniones ipsorum à nobis confictas querantar (quod quidem graussimum crimen apud Pontiscios familiare atq; vistatissimum inuenimus) corum errores verbis ipsorum primo loco praponemus. Prima igitur controuersia est de regula sidei, sine de facris Scripturis, de qua re sic docent Pontisicii.

#### CAPVTIL

Qualtionis flatus succincite ponitur, & argumentum sutura disputationis:

#### THESES PONTIFICIA.

A sserimu, in scripturis non contineri expresse A totam doctrinam necessariam, sine de side, sine de moribus, & proinde pracer verbum Des scriptum requiri estam verbum Dei non scriptum, id est, dininas & Apostolicus traditiones. Bellarmin: lib. de verb. Dei non scriptucap. 3.

Omnes libros veterit & noui Testamenti, necnon traditiones ipsas, tum ad sidem, tum ad mores pertinentes, tanquam veloresenus à Christo, vel à Spiritus sancto distatas, & continua successione in Ecclesia Catholica conservatas, pari pietatu assecuerentia suscipit ac veneratur Tridentina Synodus. Concil. Trid. sell-4 decret. 1.

Scriptura fine tradicionibu net fuerunt fimpliciter necessaria, nec sufficientes. Bellarmin. lib.de verb.Dei non script. cap.4.

Dice,

Dice, Scripturem, esfinen fit facta pracipue, ve fit regula fidei, esfe tamen regulam fides, non totalem, sed partialem. Totalis enum regula fidei, est verbum Dei, finer cuelatio Dei Ecclesia facta, qua dividicur in duas regulas partiales, scripturam és traditionem. Bellarm, ibid, cap. 12.

ıci-

nes iod ifi-

us)

de

316

effe

fue

ui-

de

10%

ti-

Ti-

fia

ue-

ms.

di-

de

00.

Qualtas inflituunt Pontificii, qua profecto omnes, quia pendent ex illa controuerfia,
qua regulam fidei pertractat, & Scripturarum
perfectionem probat, hine lucem accipiunt,
& in huius controuerfia explicatione illa
quodammodo definientur. Nam fine Scripturarum fuggillatione traditionum humanarum autoritas in Ecclefia confirmari nunquam potuit. Scal fi in Scripturas hominum
calumnia femel permilla fuerit, aperitus fatim fenestra, traditiones scalicet vel Apostolicas confingendi, & quicquid pro libidine somurantium arridet, quantumcunq; Scripturis, & purioribus Patrum scriptis repugnet,
Apostolicatsmen tradițio habebitur.

Cuius imperiose excitaris atq; impudentiz luculeurum testimonium continent ea, quz in secunda Niczna Synodo, deadoratione imaginum statuuntur: non enim erubucrunt Patres in eo Concilio illud sigmentum, tum nuper in Ecclesia nutum, inter Apostolicas traditiones numerare: szpiusque verbis saltem contendunt, illud scilicet ab Apostolorum temporibusia Ecclesia fuisse vittatum.

C 3 Quam

Epift. ad lo-

Quam Epiphanius difertissime, non de suo cantum leculo, led de laperioribus omnibus convarium sesterur. Scribit enim, le, quum forte per Palæstinam iter faceret, Ecclesiam ban. Hierofol. intraffe, vrorater; atque inneniffe ibi velum pendens in foribas einidem Leclehætin chrin arque depictum, habens imaginem quali Chrifti, vel San Ci en midam. Addie Epiphanius, fuelle hoc contra autoritatem Scupturas rum contra religionem noftram,& ferupulo-firatem fuille indignam Ecclesia Christi, Hac ille. Panta tamen vecordia regnatio flominia bus, quibus Scripturarem fimplicites fordet, ve que terribili Scripturarum fulmine feriuntur, que Patrum judicio confra autoritatem s Scripturatum, contra religionem nostrami indigna Ecclelia Christi habentur : ca sub' traditionum titulo reuggare audeant, & vererum gigantum furorem imitantes Babylonis ruinas relarcire, & concullum luperbiz regnum reponere.

Onethonem igitur inprimis necessatiam hocloco proponimus, de regula fidei: An prater dollrinas er myfleria fides, qua in ferifto Des verbo consinentur, alia fini ex traditione admittenda de fide? Nos, quia cum antiquis Patribus, tantummodo scripturis canonicishancinge? nuam debemus serustutem, ve cas solas in fummo autoritatis faftigio ponamus, quas ludicare omnino non audemus, fed fecundum iplas, de omnibus omnium allorum scripus & tradicionibus libere ludicamus. Onzilio-

VCI

ad cx

po

rut

ma ua

ob

du rat

rol

ce

no

rie

yer

Cits

in

tio

cal

bu

mu

Sci per

tta

lic

gu

nifi

reg

nem hanc sic tractandam instituimus; Primo iplarum Scripturarum, hot est. Dei, de sno verbo loquentis, vocem referemus. Retiqua ad Scripturas; canquem ad Lyditm lapidem examinabimus. Itaque Eccletiz testimonium post Scripturas producemus, id est, antiquorrum Patrum, iplorumque adco, qui in Kosmana Ecclesia vixerunt, contensum obsersuabimus. Interim yero respondibimus ad obsectiones, que à Cardinali Bellarmino adducuntur. Deinde existis principiis, Scripturatum, inquam, & Patrum contensu, Corrollaria aduciemus de regula sidet, de iudice controuersarum, & de tradiționibus non scriptis. Postremo erroris originem aperiemus.

Deffatu qualionis non ellopus, ve multis verbis discepremus. Nam ex shelibus Pontificiis, supra a nobispositis, constat, Adbertarios in regula fidei vna cum facris Scripturis traditiones ctiam non feriptas ponere, quas vocant verbum Del non lenprum. Nos verbum hoc Tridentinum, non feriprum, rentemus, & fidei regulam docemus elle vnicas Scripturas, fi regulam plenariam intelligames perfecte explicatum; fin veroregula fummariaintelligator, dicimus, Symbolum Apoltolicum elacris Seripruris delumpeum, effe regulam fidei. Ita traditiones non scriptas, Ponrificias, ab hac regula, fine torali, fine partiali, omnioo reilcimus. Vnicam hanc fidei regulam, quam nos tenemus, candem

tel

CD

Sei

ad

tol

Spe

in

lat

Sci

fui

nit

At

ne aff

lui

qu

Ap

hæ

au

qu

lo;

Do

no

qu

Ôπ

bu

ftre

no

ftr

perpetuo in Ecclesia permansiste affirmamus, nec mutatam ante Concilium Tridentinum. Et hanc regulam, dicimna, contineri in Ecclesia fundamento, per quod Ecclesia consistit, & ex quo optime cognoscitur: atque hinc semper antiquos Patres docuisse, & demonstratse, setenuisse Ecclesiam. Hinc nosetiam probamus, essensi Ecclesia Catholica, quia candem regulam fidei cum Catholica tenemus. Ecclesiam autem nunc Romanam hinc probamus nec esse Ecclesiam Catholicam, nec cum Catholica communicate, postquam in Concilio Tridentino aliam regulam fidei excogitarint, aliud fundamentum posuerint.

## C A P V.T 111.

E Scripturis oftenditur fundamentum & regula fidei, contra Tridentinos.

Phil. 19. 8. S Cripturæ de Scripturis sic testantur e: Dochrina Dei integra est, restiquens animam,
testimonium Dei verax est, sapientiam affereus imperito. Quo loco Propheta Legem
scriptam docet este integram, veracem, persedam, rectam, sensicantem cor, puram, illustrantem oculos. Atque hac omnia ita docet
Scripturas prastare, veomnes alias creaturas
ad hac prastanda inessicaces este demonstret.
Quamuis coesi enarrent gloriam Dei, dies
diem instituat, nox noctem: nihil tamen
creatum potest animam sapsam in peccatum
resti-

US

m.

le-

lit.

inc

n-

am

nia

ne-

inc

m,

m

dei

nt.

0-

m,

e-

m

fe-

u-

et

as

et.

cs

n

m ŀ

restituere, & lætificare cor; (quod est regulæ morum ) fapienciam impartiri &illustrare oculos ( quod eft regula fidei ) orate voicas Scripturas. a Quacunque ante scripta sunt, a Rom. 15. 4. ad noftram doctrinam ante ferinta funt, vt per tolerangiam & consolationem Scripmrarum spem habeamus. Quæ verba Apostoli extant in modum scopuli, in quem impactum Bellarmini commentum diffilie. Nam feribit, b b lib do vob. Scripturz finem proprium & precipaum non Deinen ferips. fuiffe, veelfer regula fider, fed vreffer commonitorium quoddam ville. Hac Bellarminus. Ar Apostolus Christi hune Scripturarum finem proprium, & præcipuum, imo vnicum assignat, quum doceat, quecunque setipre sunt, ad nostram doctrinam scripta esse. Si omnis scriptura ad doctrinam nostram, tanquam ad fuum finem (cripta eft, quod docet Apoltolus, certe fides nostra, que ex doctrina palcitur & palcitur, hanc habet regulam, &c hæc regula func habet finem. Nam fides ex Rom 10. 17. auditu, auditus autem perverbum Dei. Acne quis Tridentinum sophisma obliciat Apostolo; fidem effe ex auditu, auditum per verbum Dei; verbum tamen Dei effe verbum etiam non scriptum in traditionibus: hanc vaniloquentiam comprimit Apollolus, quum do-Crinam noftram feripto verbo alliget, & verbum in hunc finem scriptum elle demonftret, vt effet regula doctrina, & proinde fidei nostræ: quia, quæcunque scripta funt, ad noftram doctrinam feripte funt. Vel, qui aufus

lis commencum falcipere debei

Sed videamus quo tendat Cardinalis commentunt: Scriptura finn preprine ( inquit ) & pracionus non est, ve effet regula fider, fed ve effet commonicorium quoddam veile, ad conservandam, & fouendam doitrinam ex predicatione acceptam. Hæcille. Querimus, vude fit hæc prædicatio? è folis Scripturistan etiam extraditionibus? Si è solis Scripturis, sequitur, Scripturas esse regulam fidel compleram, & confernare do fri-nam Ecclefie, quam ynicam prædicare debet Ecclesia. Sin ex traditionibus non scriptis, diçat Cardinalis, vhinam ? în quo thesauro con-feruata semper sucric prædicatio illa? deinde, quid lit illud, quod fic prædicatur? Atfacile respondet, prædicario illa, que in traditionibus non feriptis continetur, eft Romani Pontificis primaras, Christi Vicarii potestas, contineturautem non in Scripturis expresse, sed in cerebro Papz, qui errare non porest, dum hane potestarem è Scripturis deducit. Nam hac effilla flelena, pro qua obtinenda, hoc bellum contra factas Scripturas excitatur.

Respondeant Tridentini Christo & Eccle-

fæ.

quis

puus

Scrit lefur

lum.

pone lefus

appe

lotu

quia tur f

lorus

poft fider

hoc

finer

Eat fund

error

huin fund

lorus

caeft

hæci

ciam

canu

prop Chil

lont

fand quo DOD oum is fiteris occinfaham inaom-10 tam. tio? s2Si rearibet dionide, cile ni-10 ıti. lin um am OC

iz. In predicatione liceleite quid quaritur? roptius & przciquis est huius institutel fine proprius & pre-Scriptura vinum nobis finem pradicationis, lefum Cheiltum demonitrant; preseres oul-lum. Namfundamenum aliud nemo potest ponere, presertid, quod politum elt, quod est lesas Christus, a Floc autem fundamentum appellat Apostolus Propheterum & Aposto Iorum. Fundametum ergo est Iesus Christus quia folus Christas prædicamr; idemq; dicitur fundamentum Prophetarum & Apolto-lorum, quia è folis feripturis Propheticis & Apostolicis Jeins Christins predicator. Queris fidem Ecclefie Catholice? Fundamentum hoc demonstrabit. Quarisin hoc fundaméto finem prædicationis ? Responder Apostolus ; Eff lelbs Christus. Predicato igiturilla, que fundamentum tenet, deducit Eeclefiam fing errore ad vera Chrift fidem. Quenere gulam huius fidei? In fundamento inuentes Nam fundamentum dicitur Prophetari & Apoltolorum, quia scriptura Prophetica & Apostolita eft regula huius fidei. Quid Tridentiniad hac? Difrumpamus vincula corun ciantus à mobis iugum corum, ba canunc. Num negabune unem prædicationis proprihm, præcipuum, valcum elle Ielum Christum? At Apostoli verba Globertin funt, manifellissims funt, nemo potest alm fundamentu ponere, prezer id, q postume quod ell lelus Christus. Nam negab

Scripturas continere hanc regulam fidei? At Apostolus in eo non est minus difertus. Dieat omnis Tridentina cohors, quare idem fundamentum dicitur Iesus Christus, idem etiam dicitur fundamentum Prophetarum & Apostolorum, cuius angularis lapis est Iesus Chrissius; nisi quia vnicum fundamentum sit Chrissius Iesus; vnica sideiregula, sacra Scriptura?

Neque vero hoc nobis sufficit, sundamentum hoc, id est, hunc prædicationis sinem hanc sidei regulam nowsse: nili sitma etiam side teneamus, quod sirmissima autoritate docuit Apostolus, sundamentum hoc vaieum esse, nec mutari posse: quia alsud sundamenrum nemo potess ponere: qui vero mutar aliquid in fundamento, ponit aliud sundamentum.

Dicant iam nobis, quis ille sit, qui aliud fundamentum posuit? qui pro Christo, & sacris Scripturis, Papam nobis, & traditiones obtruste. Dicunt, non se extrudere Christum, & Scripturas, sed vna cum Christo in fundamento ponere vicarium Christi, & vna cum Scripturis traditiones non scriptas socare. At hoc est ponere aliud fundamentum, si aliud quicquam præter Christum in fundamento, aliud quicquam præter sacras Scripturas in regula ponatur; Ecclesia ædificata est super hoc vnicum fundamentum, per hanc vuicam regulam. Et quia apud Tridentinos hæs sundamentalia mutantur, quibus Ecclesia Catholica semper constitit, & cognita suit, sem-

pero fecul man nam dratt perga

ptura fis er ficut conf viden lafun & ve ftime uent term bant Inda æter bato atro nece

Pi riori oble

ir At

Dieat

andaetiam

Apo-

Chri-

Chri-

SE30

men-

inem

ettam

ritare

icum

mentrali-

men-

almid

Be fa-

ones

tum,

nda-

cum

. At

aliud nro.

as in

uper

cam

fun-

Ca-

per

necesse est.

Matth. 12.

Job. 5. 39.

19.

per confistet, & cognoscetur vique ad finem seculi, dicimus, Ecclesiam, que quondam Romana fuerar, degeneralle primum in Romanam Curiam, poltremo in Antichristi cathedram, & Satanæ synagogam, lamin Scripturis pergamus.

ptura, neg, potentiam Dei? Ergo error & hærehis ex Scripturarum ignorantia prorumpit;
ficut ex earum notina, fides, spes, patientia,
consolatio. b scritamini Scriptura, quia vo
videmini vobit, in ipsi vitam acernam babero, & illa sunt, qua testamur de me. Ergo lesus Christus,
& veritas, què in illo est, ex Scripturarum testimonio pertecte innotesett: & peiores inuenti sunt Pontincia Indeia ipsis, qui vita eternæ cognitionem Scripturis solis tribuebant; quum enim sibi viderentur vitam eternam in Scripturis habuisse, constat profecto,
Indeos plenitudinem Scripturarum ad vitam
æternam agnouisse, acque in eo à Christo probatos; quam quum Pontisicii pon agnoscant.

CAPVT IV.

atrocioris damnarionis indicium expectent

Idemostendieur ex allis scripturis , &

PRoferantes etiamalias Scripturas, candem fidei regulam demonstrantes, & Aduersariorum aduersus veriratem colluctationes obsernemus, c. Liter nos, vel Angelus de cele e Gali. 18.

tuangelizet vobb praterquam en angelizanimus, a nathemasit. Ergo proter doctrinum Euangel că quam sh Apoltolis accepimus, no est aliud verbu non loriptu (Meipiendum in Ecclesia Qui ad malam causam agenda conducub

fid col

ho

fell du

effe

Pre nib

fui no fcri

ptu

àlû nes Ari

bui

ine Pat

fpo fori fa \$

elte

1950

nen

tur, multas offucias excitare folent, vi animos homittum arte aliqua a vertrate auerrar. Quas artes egregie exerces Cardinale Bellarminus. Multa enim excograti, vi hac Apostoli verba eludat. Duplicem affert folutionem, vezing, voiet folidam. Priot eff, quad Apoltolus non loquatur de folo verbo kriptu. led de omni verbo fine criprofine traduo, Hocadiert ve probet, omne verbum Dei non effe (cripeum, fed traditiones Romanz Ecclefiz, quamuis non feripeas, effe verbum Dei.

Respondeo: Nugacissimum elledisputarotem, qui lemper lumitid, quell in cottouerlis. Hæcelt iplacottouerlis: Antractitiones non Scripte lint verbi Dei Affirmant Tridentini! ante Tridërinos nemo. Vnii iplius Bellatmini teltimonium addā vi vermatis extortum ( quo finum hoc comment ii valide congellit. Verba a lib. de vorb. funt humfmoeli : a Nibil est de fide, nifi quel Domper Apoftolos & Propherm rouelauit, ant quod enidenter inde defluctur. Non enim upun renelationibut nune regitar Ecclefia, fed in ije permanet, qua tradiderent illi, qui minifrit fuerunt fermonis, & proptered dicitur Eph.2. Ædificata fuper fundami-tum Apoftolorum & Prophetarum Hac Bellattenus. Quid potuit à quoquam difercips dici, vel contra traditiones non feriptas, vel pro regula

Deinen farq cap. 9.

nimos

Quas

amq; is non

ène, ve peum,

amnis

utato-

ierlid.

otini :

mini quo erba quod

t quod

latio , qui

lamiirmii,vel

gula

fidei

fidei in Icriproris Propheneis & Apollolicis confirmed Ital hon feriprogram iplorum Ponuliciorum tonfellione. Certenon ereduot ipliverum elle, quod tamen contra nos creco conato presendunt. Nam qui ducer, Ecclefiam adilicatam effe luper fundamentum Apoltolorum & Propheramm, quis non lem nouis renchitionibus regitur, led permanerin iis, que tradide-tuncilli, qui ministri fuerunt fermonis reenttion credit verum elle, quad de verbo non scripto lactariple. Nam verbum noc non scri-ptum de Romani Pontificio porchate, & de aliis einficem farraginis, funt nouz reuelarioner; quas certe non indideruncilli, qui mini-fici fuerunt fermanis. Confiar ipicur, hoc verbum non feripiam effe vanifilmum cominentum, quod bunquam agnonere antiqui Patresice quod veram effe. Ponnificii ipli nuiquam induci polient, ve credant. Deinde iespondemus, hac Apostoli verba de verbo scripto esse intelligenda en Parruni consen-so, quem qua viderar Bellarmanas, suco ad elteram confugit responsionem.

Altere, inquit, feliciosis : Panim mathema denuntiat changelizanti prater id ; quad changelizant : Praters Apostola inteligi, contra a & proinde non probibes nous dogmata & pracepro, mode non sint contrarta iam eradiru. Flaccille. Si tanta impropitas in sactis liceris exponendis fetenda sire quid jam integrum, quid fauctum arque inuiolatum in Scripturis

DO

nu

do lia

din

ten lie

per

130 IM

pol

hze Sed

exp

bans

effe 1 con

dige

capt cere

leif

prat

pol

cffe

Cupt

ang

ange

Deut.32. 19.

habemus? quid ab iftis irriforibusinractum? Dicat Bellarminus codem fpiritu, guum feriprum fit: a Videte, qued ego fins, ego, inquam, & non est Deu prater me. Respondeat, inquam, hic Pontificius commentator, illud, prater me, fignificare, contrame: & proinde non prohiberi nouos Deos, modo non fine contrarii Deo vero. Si hac in manifeltis Seripeusis diftorquendis impudentia non fir ferenda, Cardinalis commencum stare non potest. Nam par est plane at que eadem ratio veriuse; commenti, quia pir ell'arque eadem ratio viriulos præcepti: Nullus Deus, præter Deum verum: Nullum Dei verbum, preter verbum in Euangelio scriptum. Ex hociatelligimus, quid metuendum fit ab iftorum audacia atque impudentia, quià Papa conducti, ad Scripturas exponendas veniunt. In quibus impletum vi-Matth. 28.15. demus, quod seripsum est: Ipsi accepta pecunia, dixerunt sicuterantedocti.

Bellarminus samen hane fuam inuerecun-dem expositionem variis modis confirmare tentat, vt prater, fit contra. Pacet hoc, inquit, primo,quis apostolui pse multa alia postes docuir. Requoad numerum librorum, aut verborum, fed nihil præter Euangelium traditum; non aliud Euangelium. Docetautem idem Apostolus, quicquid sie prater Euangelium iam traditum, hoceffealind Enangelium. Oportuitergo Sophistam vel tacuiffe, vel ostendisie, Apoltolum aliquid postea docuisse præter Euanturn ?

feri-

m, c

uam. er me,

rohitratii s dif-

Car-

Vam omiulg;

um:

Euquid

im-

ucas

1 VI+ ecu-

unnare

pri-

Re-

ffe.

ım,

ion

DO-

am

or-

dil-

ter an-

Fuancelium, Refpondemus igitur Bellarmino guod Chrylollomus responder Marcio nilles: a Simille fint feriprores qui fribunt, me- 2 Matth. 12 do feribant endem , multa illa vaicum effe Euroge. Lium e neg, guicquam obstara feribentium multitus dinent, quo minus ruom fit Euangolsum. Ve incus vuum fit Euangolium, aat non onivus, non afiimatur numero feribencium; fedbine, eademno fint, an diuerfa,que firmuseur. Hecille. In candem fententiam Theodoretnes b Has relicto Enange-lio, non aliud inuenietis. Non enim alia per nos, alia per Apostolus pradicas Dominus, sod idem pradica. mu onnes, que fumu amarores veruaro. Hacilla.

Itaque non bene responder, qui dicit. A-postolum alia docuisse, quos dibrorum aux verborum numerum; nifi probauerit, alia hac effe divertant in, que ism tradita funt. Sed pergit Bellarminus : Secundo paret, inquin bant, sernanda effe legalia, quamipfe docuiffet, non offe feraende. Igitur cum dicie præter, inselligit contra. Hæc ille. Num quis ell otii fui ita prodigus, vehas nugas feribat, nili qui praiudicia captat? Nec nosin illis ecfurandis moras faceremus, nili proprer incautas animas, quisille iftisaranearum celisierette reman. Probat. prater, elle boc loco, contra. Quare? Quia Apostolus agit contra eos, qui docebant, legalis effe feruanda. Ar quarimus, quare legalia non funt fernanda? Profecto quia funt prater Euangelium. Quod ergo non continetur in Euangelio, & quod est præter Euangelium, &

ftolo funtinde spirite. Et verum eft quicquid fir preter Euangelium, illud contra elle. Sieur datch. is, enter Christus docuit; & Qui non est mecuni, contrame est. E qui con congregat mecum fargit. Sie in ils omnibus, que funt de fide, veriffimum eft, quæcung, nan continentur in Seripturis, elle contra Scripturas. Er lient Cheiftus b Luc. 9. ja. Dominus alibi diseras: b Qui non ell comra nor efferenobie. Ita in its omnibus, que funt dado. in ritibus externis polita, verillimum elt, quod non prohibetur in Scripturis, non effe contra Scripturas

quodest alind Euangelium; hec omnia Apo-

lius

dod

rice

iam

Atl 82 3

nib

nec

nidi

lern

min rafin

1200

vest

rum rem

Quoties igitur qualtio el de regula fidei, certum elt, quicquid divertum in a regula, elle contra regulam. Imque nibil inepens cogitati potuit, quam quod telpander Sophilta noller, preter figuilicate contra : ac proinde non prohiberi noua dogmara, ac pracepra, modonon fint contraria iam tradit s. Nam ofonia noua dogma a de fide lunt contraregulam fidet, quia funt prætet regulam. Quia, ficut Bellarminus iple congictus, veritaris vi faceur. Nihil est de fide, quod non euidenter habetur in Scripturis, quia Ecclefia in lis permanet, que tradita lunt ab iis, qui fuerunt ministri fermonis. Querimus igitur, quodnam fit illud verbum, quod tu ex Tridentino prescripto non scriptum vocas? Quo fit, vi Bellerminus alius atque elius nobis prodear, tanquam Proceus? Vnus Bellarminus, qui docet, nihil elle de fide, nifi guod

iclaut, aut cuidenter inde dedictiur, quia nous reuclaumum non region Ecclefia; addius autem Bellaminus, qui docuit, tomin doctrinam necessariam de fide, non contine-ri expresse in Scripturis, ac proinde requiri etaiam verbum non scriptum in traditionibus. At si traditiones ille nomerous, sint de fide, se la Scriptum non commentur (equituri certe, Ecclefiam nank regi nous reuclationibus. Natu mumi est de fide, quiequid nec expresse in Scriptum continent, neces uidenter inde deductur, indice vel info Bellarmino.

nt

ac

ci,

j-

le

Pergit tamen strenne. Terrir inquit, heeparett av aliviace, vie Apostolia vieus voie, prateix Nam Rom Pleimo Observate, manis, and, qui dissens flores es offendicula, preter dostruom, quant accepilio facione. Que locado clurum est illud, prateix significare contra, vie Erasmas verteris, contra. In virag, anten locanidem estrox Grasa, who, blue ille.

Responden: Si demus, Erasman alicabi
verciste. A., semps, nibil ex eo canta Beltarmini adiquatur. Misumest, Beltarminum B.,
rasmum nobis obiecuste, quam stexim eriam porpiste. Nam te Beas codem loco - A.
vertit, sentra. Recte verque, is sentiam por
rum, non verba ventiste. Illadenim tanquam
rem certam, de qua constatinter Christianos.
sumunt. Quacquid ist preter ductrinam A.—
posto licam, este contra candem doctrinam;

a Beza in annotat. Rom.16.17. quiz tribil potelte sie przeer regulam, aut panlum dinersum à regula; quod non sit contra
regulam. Itaque Bezziqui vertic, « pe the debaregulam. Itaque Bezziqui vertic, « pe the debarese contra doctrinam, sichese exponit; a signissicar apostolus, quinam pro distauram autoribus
bebendi sint; qui nimis am dinersum quippiam decent ab Apostolica dottrina, quot alibrre, at aneste
lucinativo. Heccille. Nugas intrut, se verborum lites impetitis vendere voluit; qui ex interpretibus eruere rentat; quod contra ipsorum mentem susse omnes norunt. Atverna
translatio habes, preter, se reliqui omnes Latini; de quibus nibil dicita

Pergit adhuc: Onarro, inquit, idem patet ex Patrum expositione. S. Ambrosius exposit, si contra: Hieronymu, si aliter. Respondeo, quod Ambrosium adducit, nihil esse contra sententiam nostram. Nam Patres intelligunt, ea esse contra doctrinam Apostolicam, quazunque in eadem non continentur, sicut deinceps probabimus. Quod Hieronymi verbaadduxerit, mirum videtur. Nam qui diett, contra doctrinam Apostolicam esse, quicquid aliter doctrinam Apostolicam esse, quicquid aliter doctrinam Apostolicam esse, quicquid aliter doctrinam Apostolicam esse quicquid aliter doctrinam Apostolicam esse quicquid aliter doctrinam Apostolicam esse quicquid aliter doctrinam pontificii noua dogmata de side inducunt, quiz volunt esse dimersa à iam traditis, mon tamen contraria. Etustem ess infaniae, quod sic addit: theysosomu, Oscumenus, es Theophylactus dicum, Apostolium non decife, si contraria soti doctrina decens, sed etiam ess, qui aperte contraria toti doctrina decens, sed etiam esse, qui quomodocunAuri Nem gital

gital
tenti
cauli
volu
zant
ait,p
proc
lum
fed c
anat
tum
geliu
mate
ange

loco Scrip Ref fe h aud fed qui

teci fon Aug

041

ine aperte, fine oblique quicquid labefa-

40atra

Si-

bo-

lo-

rus ati-

onod

eneffe

He

eps

lu-

tra ter Mi-

in-

tis,

iæ,

n-

64

Bast ex doctrina tradita. Hæc Bellarminus. Num quis existimare potell, hunc hominem exanimo loqui, aut lerio de his rebus co-gitalfe, qui non crubuit Patrum vecha ad fen-tentiam luam confirmandam producere, que caulam ipfam ingulant, quamific confirmate volvit. Anathemadica Apoltolus enangelizanti preterid, quod accepimus. Bellarminus ait, preser hie sincelling contes. At Patres ab co producti clamant magno confeniti. Aposto-lum non dicere, qui contraria annuntiamerint, fed qui aliquid vel oblique labefactare, hoc anathemate perfittingt. Num quid apercins?

Preter ergo, es corum confenin, nonell tantum contra Europelium, fed & præter Eurogelium; quia, iudice Bellarmino, hocanathemate feriuntur, non morum qui contra Euangelium, fedetiam, qui paulo altrer docent.

Eadem fronce Baldium & Augustinum adducit. S. Bafilius Moral, 72.cap. Lalocet, ex hoe loco haberi, cos recipiendos, qui confora Scripturis tradunt, cos reifcien dos qui aliena. Respondeo: S. Basilius probat, Pontificios et a fe homines profenos, qui ca de fide tradere audeant, que Scripturis non funt contons, sed aliena. Mirificus videtur thanmaturgus, qui ex his verbis probabit, nons dogmata effe recipienda, que aliena funt, non aurem confona Scripturis. Sed Augustinum audiamas: auguftinus , inquit Bellarminus , üb 17. confra Fauftum cap 3 exponit coutra. Et traff. 19 in lobannem fic loquetar. Non est, plus quam accepi figfed.prescrequem quod esceptific. Nem fellus diserrer fibripfi presudicares, que apreven fides defuerant. meen (cs. ve figplerer, que afforum fides defuerant. Sed qui fupplet, quod minus eras, addit mon, quod ineras, collic. Qui entem presergredicurvegulem fides non accedir in vie. fed recedit de vie. El ec. Auguftinus.

Respondeo: Augustinum priore loco non exponere hac verba, ve presentiremine: neq; yaquam in ammo Augustini ane cusulpiani veterum venille tale figmentum, ve dicerer, prater lignificare contra: led in differencer his vocibus vetrur Augustiaus, aluque, ve prater Euangelium, idem illis fit, quod sontra Euange hum: quia nihil puteft elle piztet regularis, quod non ficcontra regulam. Alterum Augufinilocum, quare adduxerit Sophista noster non intelligo, vili quia non potelterubelcere. Nam qui lupelet, quod minus erat, addit, non quod inetat, tollit. Onibus verbis refutat Augustinus vanicatem Poncificiorum, qui non verbis & explicationibus orthodoxis sup-plent, sed nono sensummant, & prateigreniunturregulam files. Nam tegula fides est facra Scriptura Augultino, ficus deinceps consta-bit. At hanc regulamin Consilio Tridenti-no mutatunt Pontificii, quum pro viia parte hums regule, enditiones suas substituerint.
Que Scriptura de Quis Patrum hanc regule partem agnouit viiquam?

Neque vero difficulandum eff. quod ex

hoc loso, quem citauit Bellarminus, Augustinus quedam habet contra caulam Ponein-ciamique tamen diffimulacific, Sicenim letibir Angustinus: a Br quidintelleneru, quod non a trast. 98, fir contra esquiam fides, ad quain; velue viam, ad in lohan. patriam pernevilli, & fic intellexeru, vi indedu-bicare oranina non audidi: adda edificium, noli tamenvelinquere fundamentam. Hacille. Ponie Augofinus du contra Pontificios. Peimuni, regulam fidei ducet elle viain ad patriain, quam viam omnes airtiqui ponunt in Scipruris. In traditionibus non feripus nemo yiam ad patriam fuific docuir ante Concilium Tridenumum. Secundo docer Augufinus, vaiuerlam Ecclelie doctrinane elle velue zdificium super fundamentum doctri-nz Propheticz & Apostolicz. Quod docule ne Prophetice & Apostolice. Quod docule etiam Apostolus: b Secundum gratiam Del, b 1.Cm; qua data est milie, pt peritus architectus, funda-, verf.10.11, mentum pofus, alius autem fuperadificat. Porto quifque videat, quomodo fuperadificet. Nam fun-damentum aliud nemo potest ponere praestid, quod positum est, quod est l'ESMS CH REST VS., Hoc autem fundamentum positum està Pro-phetis & Apostolis, sicut idem Apostolus docer. Fundamentum ergo Ecclesia eft le- c Eph. 2.20. fus Christus, secundum doctrinam Propheticam & Apostolicam pradicatus. Quicunque adificant Eccletiam Dai , alind docese non possunt, nec per aliam regulam adificare. At Pontificii aliud fundamentum po-nunt. Nam qui ad fundamentum Prophe-

p fig. ecret, falo-

odinpaei

non neg; piam cter, his

ngeam,

llet, ere.

non Au-

upedi-

icra (ta-

nti-

ulæ

OC

tarum & Apostolorum, id eft ad fundamen. tum feriptum, aliud fundamentum non feri-ptum in traditionibus adiietunt, fundamen-tum mutant. Nee pollunt Ichitz effugere, Fundamentum aliudnemo potest ponere, preter id, quod postrum est per Prophetas & Apostolos, inquit Apostolus. Neque vero cabulæisti respondere poffunt, Apollolum quam aliud fundamentum dixerat, intelligere non aliud quoduis, sed contrarium fundamentum. Nam boc quid aliud effet, quam irrilio doftring Apostolica? Quod camen Cardinalis non minori inuerecudia Apostolo obiicere pomit, quam quum dieir, prater Enangelium, elle , contra Exangelium, ac proinde Apoltolum nou pro-hibere noua dogmata, modo non fint con-traria iam traditis. Er quid vetat, quo minus idem commentator fic excipiat Apollolum, vi dicat, aliud fundamentum nemo potest poriere, aliud, boc loco intelligicontrarium: ac proinde Apostolum hoc loco non prohibere nouum fundamentum, modo non lit contrarium iam poliro. Hæc est sapientia lesuitarum, quivel non intelligent, vel intelligere nolunt, aliud fundamentum quodeunque elfe contrarium, & contra regulameffe, quicquid est præter regulam. Ad alias Scripturas pergamus.

Apostolus sollicite hortatureos, qui ad Ecclesia clauum sedent, pronidete, ve vna cademque doctrina semper in Ecclesia vinat; ac proinde denuntiare inferioribus doctoribus

1. Tim. 1. 3.

mus dian prod cere doc fa to

ldet dotts nofts dotts qual

riam uerli ine Nar dide

acp

con

didic cras adfa scrip nam tions

Des, ctal lute ctrii

& pasto-

ien.

juic

en-

oc ori

am

CO-

n-

m,

ac

IC

2-

2.

te [-

c.

25

C

Re pastoribus, in impoblicanta. Iam querimus ab ritis commontatoribus, vel irritaribus
dipinatum Scripturatum, quid illud sit, qued
prohibetur, quum Apostolus vetar aliter docere, (vivetus interpres habet) vel, veomnis
doctina non contrara tamum, sed & diversa tradatur? Quanquam verum sit, contrariam esse doctrinam, quaecunque diversa sit.
Idem repetir Apostolus: Sique sium son doret : Times,
doctrimam, neg acattescu sans semanibus Domini
nostri tesu Christ. & riqua seandum pieratem est
doctrina us can set, vibil scients; sed insanum cresa
quassiones, e verborum pugnas. Quibus verbia
diversa omnis doctrina prohibetur, qua non
conservir cum regula. Non igitus, qui contrariam tantium doctrinam inducunt; sed qui diversam afferust quameunque; prohibita
impoblicazzosios crimine controle tenentur.
Nam quicquid non est hoc ipsum, quod tradiderunt Propheta & Apostoli, diud est mon
accproinde prohibitum.

Apostolus eriam sie docet: Maneto in iv, qua a. Tim, 3.14. didiciste & c. scient, à que didicira; ten apuro sa-cras literas nouisse, que te possur sapientem reddere ad salutem per sidem, que est in Christo Iesa. Tota vers. Scriptura duminus est inspirata, en reiss ad doctrinam, ad redar qui jonem, ad correll imem, ad institutionem, qua est in Christo Iesa, ve per sectus su bomo Det, ad omno opus bonum per secte instruction. Esta-cia litera possum con sapientes recidere ad salutem per sidem, certa expresse continent doctrinam salutis ao sidei. Quomodo enins sa-a

o 5 pien-

presse patefaciunt ? Si vero sapientia atque fi-des credentium fit e sacris Sertpturis peten-da : quid aliud possunt Pontificher traditio-

perficienda indicare. Si facra Scriptura perfe-

Crum filtunt homine Dei, ad omne opus per-fecte instructus serre Scriptura non est partialis led totalis, coniera, & perfectiffima regula

fidet : quia homing Deinon exparre tantum, ted plene & perfecte inflituit ad omne opus bonu perfecte inflituitum. Denig; fi vniuerfa

Scripture elta Deo inspirata; tradiciones aute partim ab hominibus excogitatz, partim à Diabolo per hypocrifin faililoquorum fub-

introduces; ficut de tradicionibus Pontificiis illis apente prædixit Spiritus S. quibus marcimonium prohibent, & a ciba quibulda, religionis pretextu, abilinere subent, quos Deus

nibus que non leciptis haudres quem findri-ciamillam, de qua Apoltolus: Quem japuntes seprofessione at sufficientiavaleant, s. ad docendu que o mué lider do étamam continents ecconfirmant: a. ad arguendum, quia omnes hareles & cerores consellunt : 3, ad corrigen-dum, quia omné morum praultaré corrigint : A.ad erudien die mia in pierarisarq; obedientiz openbus perfecte erediunt. Profecto exteras de imperfectione acculare, & Scripturis perfectione ham addendam per tradiciones, nocell, Dei lapientism per homing fluiticism

Rom. 1. 23

creauit

mionlrienter tapideients nnes gen-

exas lituris nes,

rfe-

perrtiagula um,

opus ierla auté

im à fob-

fictis

attireli-

ocus eauit

ue dicas, Scriptura villa est . nam fi calor naturalis deficia rum corporu ad nutritiobe

Credu equidem, it quis Demonas lequentes audire portulkti, non altret illos, quam Demonas illas Tridentinos locuros effe. Nam quotres audio kumines facris Scriptorio detra hentes, carum autoritatem imminuentes, fufficientiam perfittingentes, plentudintinuidentes, figmenta hominum in codem autoritatis faffigio cum, facris Scripturis confli-

rnon-

tuentes; non homitum, sed damputum voces andire videor. In Ecclesia Dat humimodi voces ante Concilium Tridentum, quis vuquam audiuit? Longe alia funt voces deripturarum & Patrum. Nonis sufficere videour, si respondeamus, implas situs voces à nobis repudiaris quia ante illos nemo sie locutus est in Ecclesia.

Sed videsmus, qua ratione moras, voces fues contra vocem Dei attollere audeat. Audite, quomodo Apostolo obganular. Apostolus dicit, resam focram Scripturam effe dininities infpiraram, & vrilem ad docendum, arguendum, carrigendum, inftituendum iniufticia, ot perfectu fit bomo Dei ad omna opus bonum parfette inftru-Bu. Audis Apoltolum prædicantem Scriptu-sarum futficientiam, & perfectionem, ad perficiendum hominem Dei. Ab illo quæte, quomado Scriptura ita perfecta fit, et homi-nem Dei reddat fine traditionibus non scri-pus perfecte instructum ad omne opus bonum. Cardinalis Apostolum interroges, ab isto quærat, quod à nobis quærit, & dicat : O tu, qui clamas, totam Scripturam divinitus infpiraram, & vrilem elle ad docendum, argu-endum, corrigendum, inflittiendum, vr homo Del perfectus le adomne opus bonum perfecte instructus, quomodo hoc fieri potest? Nam fine dicas, Scriptura vallisest ad hoc, suo hunc habet visim, fine ad hoc refertur, & ordinetar, fine quidliber aliud fimile; nunquam dinatur line quantoci am folam futhcere; nam camen fignificabis, cam folam futhcere; nam

cibu cibu Qu obfi ftol

bun futi tuc 20,1 ptu nut fide BUR lis.c mer auti dere rur, ciby folu tam non ptut fine tem non 8c p Car

dem

cibus viilis est ad outriendum, & tamen foi cibus non mutrit, fi calor naturalis deficicibus non manit, fi calor naturalis defici Qui lie vocem fuam contra vocem Apolt obfirmat, certe non il

ces

to-

rc.

0-

ab

in-

ju-

no

CI-

A? uc

or-

ftolo oblatrare existimandus est.

Quod vero Cardinalia dieti, non folum esbum nuttire led & calorem naturalem; quam furile sit, quis non videt? Verbum Dei dicitur cibus & panis , exquo homo vinit. Efter. Dent. 8.3. go, et cibusad vitam naturalem, lic lacra Scri-ptura ad vitam spiritualem. Cibus autemnon nutric sine calore naturali, neo Scriptura sine fide. Ouis here negat? At quum folus cibus numere dictur, non excluditur calornan lis, qui per cibum, & vas cun fedompellad, and velsas effeibus, & men ventrem ingreditur, fient medicamenta, aut venena; vel non nuteiret, quamais ingrederetur, ve lapides; vel omnino non ingredi-tur, quamuis aptum liced nurvendum. Nam cibus non potest nuttire, mis sumptus. Itaque folus cibus nurrir : quia quod non eft cibus. tamen in ventrem fumitur, maquam ci non poreft nutrice. Siedicimus, folam Ser pturain fusficere, non vi fidem excludamus. fine qua ne Scriptura quidem fafficit ad fal tem homini non credenti : fed vetraditiones nonscriptus excludamus, que non funt cibus 8c panis, ex qua homo pustualis vinic. Et il Cardinalis impostoris famam virure voluiset; demonstrasset, traditiones illas non scriptes; esse cibum hominis atedentis. Hoc vero ne

44.4.4.

## De Schriftenis.

leui digito contauit. Quam est hac supina superbia? Cravissima resageur. De regula side quarissus: de iplo sundamento Ecolesias. In quibus tamen collusione homines superbla & contemproressues dispussos.

ee disputanti E Sengturarum divinieus in sirietenmperfectionem oftendate non dicie Scripturar limplimter est villes meg; nos lic tationem infinuimus Scriptura est villes est o officies from the formular ros colligere i lec quad doter Appilolis, quad itos ex Apoliolo colligimus, illudelt. Scripture villes funtad perficiendum hominem Da. Hæc sutem villets, que hominis Dei persectionem opera-tur, vi persectus litad omne opus isonum per-fecte intructur, est infliciona a de persectio. Veiltes ille, que persen, est veiltes de perse-ctio. Nibil erita requiritur ad persectionem; quod non hec veiltes preller; que de veriras omitis docerur, & error ammis refutatur, & motes infriumetur; & vida omnia corrigun-tur, & fie homo Dei perficituri. Nonne egre-gie nugatur; qui qui in traditiones no criptas fidet, in iplo fundamento teponati in regula fider, in aplo fundamento reponats
fulam Scripturam non ad omnia lufficere dieit, quia neo abus fulas nutrit fine calore naturali? Acqui nos expectanimus, ve offederet; non tantu fueras Scripturas, led etiam figmen-ta Illa : de porteura de verbu non feripto in tra4 ditionibus, elecibum, quo homo foiritualis nurriatur, elle panem Ecclefie, elle inficum fermonem, qui polit ferrare animes noffrasi

cient quod tra ip perce quali Card ciend cient Nam leum folan bus 1 dum. cont nema ergo.

rarur facro
pocal
hec E
ftame
ftolur
ras no
quun
bat T
fente
Nam

num

effe,q

ciunt

Mihi vero Scripturarum perfectio, & lufficientia, vel hine eriam marime incre enderar, quod homines improbos & luperbox, qui catra iplus oblirepere audear, qui malettate lus percellant, vi ingentolosalioquin, de doctos, quali escos & bardos dimitta. Quod accidir Cardinali poltro, qui multa augunito de obliciendo, tandem candem Scripturarum fufficientiam concludir, quam nos profitemus. Nam polt multas leutificias augus, tande sculeum reliquide fibi videtur quom discrit, no folam Scripturam lufficere, quia nec foliu cibus fine caloro naturali (ufficie ad nutriendum. Quibus verbis oltendir, fe nibil habera contra Scripturarum fufficientem perfectionem; concedir, quod nes docemus. Sufficiencem contra Scripturarum fufficientem perfectionem; concedir, quod nes docemus. Sufficiencem contra Scripturarum fufficientem perfectionem; concedir, quod nes docemus. Sufficiencem contra Scripturarum fufficientem perfectionem.

Neque refert, de vinuerlo corpore Scriptistarum hoc intelligamus, an de quolibet libro facto. Nam quod adfert nondum estude Appocalypin. Se Euangelium lohannis, quom hec Epiffola scribererus aut bas deveteri Teaftamento intelligeuda effe, que loquirut Apofiolus ad Timotheum, ab infantus factoriparas nonifti: id en verus Tellamentum. Nam quam effet infans Timotheus, nondum extabat Testamentu nonum: hac nibil impediunt sententiam nostram; imo pottus contramata. Nam stanta est pertectio veteras Testamenti, num negabant de vinuerla Scriptura verum effe, quod in parte concedunt? Facemus Scriptura

proras

pturas à Deo suo tempore reuclatas esse Leclefiz, quando voluit. & quantum voluit. Verum quum in Ecclefia liraclitica minil de Scriprure exteret, prater quinque libros Molis, certum elt, Scriptinas illas divinitus infpiratas fuile in Ecclefia regulam fidei omnibus credentibus : nec debuille Eccleliam aliter fapereautaliter Deum cognoscere, nis secondum Scripturas illas diulnique inspiratas, in quibus voluntarem fuam Deus parefecerat. Iraque frigidum est, quod de alis libris postes con-feriptis, es in canonem relatis obloquirur, aut quod de veteri Tellamento profertinam Seripiurz pollquam femel ad Eccleliam dirigenlamconlenprefuenunt, lemper erant cibus Ecclesia & semper hominem Dei perfectum ad omne opus bonum perfecte infiructum readere potuerunt. Necubrorum addicione al amid alind docebatur, fed cadem regula, cadem Dei lapientis, non perfectior, led plenior tradebatur. Hactenus Scripturas de Scripturis loquentes audinimus : gudiantur deinceps Patres.

## CAPVT V.

Gracorum Petrum feutentia referiur.

CLemens Alexandrinus, de regula fidei, & de Scripturis contra traditiones non feria Strom lib s. pras fic differir a Regula reclefiafica est confensiu. & conspiratio vetera & nous Toslamenti,
b ibid.lib.7, quod per aduentum Domini traditur. b Hanc altitu-

Deun umit ditus ftolica tudin

regultique ea est initas troci dam Clen production ficiar abali, ius vomitti

tificia Clem uerfis cit, G tos; o circo tia G ipfo

bit:

" Hegit

titudinem minime affequuntur, qui non fequuntur Deum es ducentent, ducit autem per Scripturas diuinitus inspiraras, a Is nobis folus est cognitione pra- a ibid. ditm, qui quum in ipfis Seripturis confenuerit , Apoftolicam & ecclefiafticam fornans dogmarum rettitudinem recle vinit focundum Enangelium.

CII-

dis.

atas

are-

pe-

um bus

qua

on-

aut

en-

DUS

um um

one

caior

ris

ps

n-

771-

ti.

el-

H-

Clemens igitur & dogmarum & morum regulam, factas Scripturas docuit effe. De antiquorum Patrum næuls inuiti loquimur. Sed ea est Pontificiorum improbitas, & importunitas, veex Patrum næuis errorum fuorum p.1trocinium querant. Adducunt enim quedam è Clemente, que nec iplos innant, & Clementem fuis obnoxium infirmitatibus produnt. Hæc vero non adducantur à Bellarmino; credo, quia videbarille, caulam Pontificiam ex Clemente nihil adiuvari. Sed quia abaliis afferuntur pro traditionibus non scriptis, nos etiam referemus. Suntautem haceius verba : b Operarius, qui in meffem Domini e- b Strom. I. mittitur, duplicem habet agriculturam, azeapor, & infegior.

Respondemus, his verbis traditiones Pontificias non scriptas nihil promoueri Nam Clemens per agago duo intelligit, ficut diuerfis locis fese explicat. Aliquando enim dicit, Gracos per philosophiam fuille iustificatos; quod quia in Scripturis non habetur, iccirco axapo vocat. Hacelt manifelta lententia Clementis variis locis. Atque adeo hoc iplo loco post verba superius citato, sic scribit: c Sunt anima propria habentes nutrimenta, e ibid.

& alia quidem augentur per cognicionem & scientiam alia vero per Gracam philofophiam Itaque ex hoc loco nih l habent Pontificii, nifi forte inter traditiones sus non scriptas, Gracamphilosophiam numerare veline. Huncautem fuille Clementis errorem, nobilcum agnolcunt Poneificii, ac proinde suo ipsorum sudicio re-futantur, qui hee ad traditiones non scriptas confirmandas producunt.

'n

ta

tei 4

'né

cu

tri

TO

be

to

te

ne

po

Alia est etiam Clementis sententia de agraphis, fed à plurimis non recte explicata. Quia Strom.lib.5. dam enim obiiciunt hac verba Clementis, Ve Philosophi quadam arcana de fun dogmatibu tradiderunt , ita etiam Apostoli , ve ait Paulus , Sa-pientiam loquimur inter perfestol. Scio. hæc verba viros aliquot doctos conturballe, itaque inter nauos Clementis reponunt. Certe nullam caulam video, quare viri do li & cordati his magnopere moncantur, in quibus nihil inveniunt Pontificii pro errore luo ftabiliendo. Nam per vninerfum librum illum quintum Stromatum, Clemens nihil omnino habet de traditionibus Pontificiis non scriptis. Et certe Aduerlariorum fraude, verba illa proxime citata è Clemente, ponuntur. Nam illa verba Clemens non haber. Disputat eo libro Clemens, de mysticis scriptionibus. Teflatur, apud Ægyptios plutes effe feribendi rationes: primum imana populà : fecundam effe facerdotalem, qua viuntur in penpulas ; vltjmam effe ingolopulo. Poffremam hanc variam effe docet. Probat etiam multa apud Phiie ex

e in-

phi-

n fu-

cunt

ore-

ptas

2mi-

15, 6

Saver-

que

-luc

dati

ihil

en-

ha-

tis.

illa

am

60

C-

raffe

lti-

va-

ud

ni-

Philolophos, prziertim Pyrhagoricos, non fuife feripta Arg; hac luo more ad noffros etfath rerulit, ve prober, multa, que in lactis literistraduntut, retenta fuilleapud gentes illas in quibus natura lux non omnino extincia fuerat Objergat igitur, his hmilia in facris literis ponta fuille leag, multa producit è vereri Teltamento, qua fuas habent allegorias, non ramen icriptas. Cums generis enumerat arcam, imagines, Cherubin, alas, cintinnabula, pedorale, gemmas, & plaracius ordinis. quarum ferum non feripram, fed myfticam haberi interpretationem docet. Huc etiam refert illa Apoltoli verba: sagientiam loquimitr inter perfettion: quibus verbis intelligic Clemens, reconditam illam fapientiam Prophes ticam in veteri I estamento. Sic enim scribit: a He germana dien fanctus quoque Apafto à ibis. the Paulin , Propheticam & vere antiquam confer-uant peculitationem . Supientiam loquim is inter perfectos, er.

Hzefusius exponere volui, quia torporis videbaturion ferendi in hoc obstrepente seculo, non intelligere sensum antiquorum Patrum, exantiquos Scriptores ab Aduersariorum fraude eximposturis non vindicalle. Habet Clemens suos nauos, quos mallem sepultos, quam prolatos: issud tamen constanater affirmo, ex Clementis sententia tradiciones Pontificias non scriptas confirmari non posse. Docet Clemens, haberi quedam non scripta, sicur sunt allegorica ex mysticas

i inter-

tust

Scii

teft.

non

Det

fuis

tra 4

200

rick

714

feen

ptu

tra

ctia

ena ena

Bel ri.

de

qu

(pc

Se

ide

rep

qu

74

but

Sc

Deus

interpretationes earum terum, que in veteri Tellamentotypice ponuntur. Quasquidem omnes interpretationes ad Scriptura analogiam reuocandas docet Clemens, Itaque alind verbum Dei in traditionibus non scriptum nulquam agnolcit, imo vehementer abhorret. Iraque quoties de regula fidei, de Seripturis disputar, constanter docer, nullumesse aliud opus, præter facras Scripturas, vt homo faluns fiat. Nam fie feribit: a Hanc doffrinam Apoftolu quum feiret effe diuinam, Tu autem, inquit, o Timothee, ab infantia facras literas nofti, qua te poffunt instrucre ad fatutem per fidem in Chriftum. Sunt enim vere facra litera, que facros faciunt, & deificant : ex quibus literis & facris fyllabis compositas scripturas & opera idem confequenter Apoftolu appellat dininitus inspiratas, ve qua funt viiles ad docendum, ad arguendum, &c. Non adeo autem admirabitur quifquam aborum fanitorum adhortationes, ve ipfum Dominum, qui est benignw ac humanus." Nullum enim aliud est ei, prater-quam bot folum opus, ve homo falum fiat. Hæe ille. Quid à quoquam disectius dici potuit, quam quod hic docet, nullum effe aliud opus, quo hominibus falus quaratur, quam ex vnico hoc opere facrarum Scripturarum? Ergo falus hominum non est in traditionibus non scriptis, sed in solis Scripturis Itaque idem hanc regulam alibi explicans, b dicit, regulam cognitionis effe tractationem veritatis per veritatem.

Er paulo post sicetiam differir: e Enetiam il.

lud producimme, contra qued dici non parest, quod

a Protrept.

b Strom. 5.

c ibid.

veteri

aidem nalo-

iue a-

fcri-

rab-

Seri-

reffe

omo nam

171-

qua

fa-

lla-

en-

INC.

an

0-

4-

r-c.

n

0

0

Š.

Demest, qui dicit, & de vnoquoque, de quibu queri-mus, tradicum adducit in scriptio. Hæc Clemens. Quibus verbis traditiones à verbo Dei penitus reiicit, Nam Dens eft, quiloquitur, & in Scripturis loquitur. Contra hoe nihil dici potest, Clemente indice. Accontra traditiones non scriptas multa dici possunt. Probent, Deum hac protuliffe , & Deum in Scripturis suis protulisse, tum demum ea proferent, contra quantil dici poffit Proferamus iam alios.

Origenes sic docet : a Vide quam prope pe- a in Rom. riculuille funt, qui negligunt exercere in dininis lite. cap. 16. rie, exquibus folis examinationis baissmodi agnofeenda dijudicatio est. Hec ille Qui ex folis Seripeuris controperlias explicandas elle docets traditiones non feripras refurat. Idemque fic etiam habet; b Neceffe est nobie Scripturas fa- b in lerem. tras in testimonium vocare, fenfu quippe noftri, & bomil. 1. enarrationes fine bis toftibus non habent fidem.

Peiorem fententiam Origenis diffimulat Bellarminus, quia videt, nihil posse responderi. Ad postremum testimonium sic respondet: c Loquitur Origenes de obleuriffimis e lib de verb. quæftionibus. Hæcille. At hoc non eft re- Deinon ferips. spondere. Qualivero faciliora deberentablos 109.11. Scripturis recipi. Atqui Origenes codem loco idem affirmat de omni verbo. Quod etiam reperendo docer in Matth. cap.13. In ore, inquit, duorum, trium, aut plurium teffium è Scriptura citatorum fundamu & confirmamus omne verbum Dei. Hæc Origenes. Si omne verbum Dei Scripturarum testimonio fundatur, quomo-

do polinat traditiones non ferippe elle verbum Dei. Oportuir Cardinalem ad hare re-Condille, & non diffinctioncularum nugia Lectorem à mente Origenis anocasse Idem ignus Origenes dicit, Ecclelia dotem fuille L' gis & Propheramo volumina. In Cant. homil s. Voum Origenis teltimonium adiiciams quo velut præligio quodam traditiones Poutificias Anrichrifti verbum futurum ellemonet. Poliquam enim templum & locum fanchum expolu fet lignilicare Scripturam, fabficit: a In bec locafancte emnium Serspeurarum, tam veteris, quam noui, Teftamenti, Aneichriftm, quod est faljum verbum, flerit : per boc ipfum , quod Rare ridetur in Scripturis dinimi, oftendens fe quafi fit Deue, & fit quaft Chriftus Det wiebum. Et qua hiam fic excolleur, ut estam in semplo Scriptura. rum fedeat,, per ipfum templum, idest, per diuinas Scripturas volons fe oftendere , quafi ipfe fit Dem, Semper ergo , qui divina legit Scripturar ; intelligat en. Hacille. Quid aurem dixiller. i nune viperet,& legeret corum feripta, qui Rom Pontificem adorandum Christi Vicarium, caput Ecclefia, Scripturarum, & omnium de fide controversiarum indicem statuunt i qui docent verbum Papaelle verbum Dei?

trad.19.

Gent.

Athanasius in candem sententiam air: b sufficiune santia & diumitus inforate Scriptura ad instructionem veritatus. Respondet Bellarminus, Athanasium non haberead omnem instructionem, sed tantum ad instructionem veritatis. Hacille. At qui dieit, sufficere Scripturas national furth furth ficie

ptur

vt of fue do

pru

do rai

mill du s

G n

A 187.00

VORA

TC

ugis

dem

ollin

ho-

am.

ou-

moan-

lab-

um,

Am.

que-

ura.

inas

ew.

igat. CVI-

on-

put

do-

tura.

mi-

in-

em

cri-

uras

pturasad inftructionem, necessario intelligit omnem: alioquin non sufficerent. Et Athanatius habet, aurapune eier, per le, & ex le sufficient, Si aurem per se sufficient, falfum oftenditur effe, quod Bellarminus docuit : a Stripturas fine traditionibus non effe fufficientes.

Nazianzenus vocat do drinam non è Seripruris tradițam, b missus avambeixis pav- b serm de

Basiliusidem docuit: c Non est æquum, c opist, 80. vt que apud iplos (herericos) obtinuit consuetudo, pro lege ac canone habeatur recta doctrina. Si enim ad demonstrandam veritatem valeres cofuerudo, licer & nobis pari modo illis respodere. Sed stemus arbitratui in spiratæ à Deo Scripturz, & apud quos inuenta fuerint dogmara dininis fermonibus confonautia, his omnino veritatis accedat fuffragiu.

Responder Bellarminus; 4 Omisit Che. d lib do verb. mnitius verba, quæ erant in medio, & contra Deinon feript. illum faciebant. Nam qualtio erat : An dicendum sit, esse in Deotres hypothases, & vná naturam: Aliqui dicebant, no effe fic dicendum, & proferebant pro argumento confuetudine Sua regionis. Respoder Balilius : In aliis regionibus est consuetudo, ve dicar, tres este hypostafes. Hæc Bellarminus nugando, & plura etiam verba addit. Deinde subiicit: Non hic agi de traditione intota Ecclesia recepta, sed de particularibus consuerudinibus : Batilium autem ideo pronocasse à consuctudine ad

a lib.de verb. Dei non (cript. CAP. 11.

ad Scripturas, quia à confuetudinibus contra riis nihil certi statui porerat. Hae ille. Sed quomodo hac contra Chemnitium faciant, non oftendit, aut quomodo omiserit Chemnitius verbain medio. Certe integram fentenriam retulit, nihil omilit. Itaquequum nihil haberet Cardinalis, guod responderet, ad verbaconfugit. Quod ad particulares traditiones, hac refert, frigidum eft, & falfum. Nam qui tres hypostales docuerunt esse in vna natura, non fecuri funt particularem, fed vniverfalis Ecclesia consuerudinem. Et ramen Basilius negat, hoc ex confuerudine fumendum esse: quia in controuersis de side non consuetudinem, fed Scripturz autoritatem fequidebemus. Hæcfunt, quæ Balilius tractat; ad quæ non respondet Cardinalis, sed verborum fumum excitat. Gregorius Nyssenus vocat Scripturas, varina nej ushimopor, orat deiis, qui adeunt Hierofol

a Afcet q. T.

Plura e Basilio proferamus: a Nulli mortalium omnino licet aut facere quicquam prohibitum in Scripturu, aut pratermittere quicquam
mandatum, quum Dominus semel prononiauerit,
Verbum, quod bodie mando tibi, observabis, neg ei
appones quicquam, neg, auseres ex eo. Scribit etiam
Basilius elegantem & solidam sidei sua confessionem, in qua sic probat Scripturas esse vnicam sidei regulam: b Manisessuest à side lapsu, & signum superbia certissimum, vel reviere aliquid eorum, qua scripta sunt, vel eorum, qua non
scripta sunt, introducere, dicente Domino nostro lesu
Christo:

b inter ascet. Sei missus. Pareed inchri dixer gient ftolor biben quicq etian

femp tione

ita d rixat deat poff iami quit dog repu tra y dub tuit: tiær latio lium exp pert trad min

fia |

Hæ

tra-

ant,

len-

nit,ad

adi-

am

na-

afi-

um uc-

de-

uz

fu-

criad-

or-

am,

rit,

m

n-

V-

4-

on fu

0:

Christo: Oues meavocem meam audiunt. Prim viig, loban. 10.
dizerat: Alienum nequaquam sequentur, sed sugient ab eo, quia non novane vocem alienorum. Apostolo quoq, subezemplo bumano vehementissime probibento, ne quia Scripturu à Deo inspiratu vel addat
quicquam; vel subtrabat, quum dicat: Humanum Gal3, 15.
etiam restamentum ratum saltum nemo revicit, aut
ei quicquam superaddit. Sienos igitur & nune, &
semper sugere nonimus omnem & vocem, & cogitationem alienam à doctrina Domini nostri. Hactenus Basilius.

Quibus verbis mentem fuam vir fanctus ita diserte demonstranit, ve vel pertinacissimis rixatoribus, quales funt lefuiræ, fatisfacere videatur, ne amplius de eius sententia dubitare possint. Ar Bellarming non persuadebit, etjamfi persualerit. Itaque responder: a Lo- a lib de verb. quitur Bafilius de iis, qui addunt ad Scriptura Dei non (crips. dogmata alia contraria, & aliena, Scripturisq; cap. 11. repugnantia Hacille. Sed quia animus contra veritatem armatus non poteft quiescere, dubitat, hæret, mutat, addit. Et quomodo potuitaliis fatisfacere, qui fuz primum confcientiænon satisfacit? Itaque post verba nonnulla ficinfert; Addoetiam, deis quoque Bafilium loqui, qui non contenti vocibus scriptis, ex proprio capite inuenium alias. Id enim fuperbiz fignum est certissimum. Itaque agit de traditionibus, que excogitantur à prinatis hominibus, non de iis, quæab Apostolis Ecclefia per successiones Episcoporum accepit. Hacille.

Nescio.

Nefcio, quomodo alii in bac responsione acquiescere possint, in qua nec Cardinalis infe acquiescere viderur. Dicit, Bafilium loqui de iis, qui addunt Scriptura dogmara contraria & repugnantia. At hee responsio inutilisest, quia Pontificii addunt dogmata Scripturis 1liena, contraria, repugnantia, ficut in sequencibus demonstrabitur. Deinde supra iam docuimus ex Apoltolo, in controverhis de fide omnia elle contraria & repugnantia, quacunque no habeneur in Scripturis: quia que funt præter regulam, funt etiam contra regulam, Hæc vna Bellarmini responsio semper fine pudore ingeminatur ad verba Apostoli, ad verba Patrum: quia praterea gihil habet, miferum est, nec racere polle, nec recte loqui. Quod addit, Balilium loqui contra cos, qui no contenti vocibus scriptis, ex proprio capite inueniur alias: qui magis poruit Cardinalis fuo fe relo cofodere? Nam Pontificii funt qui non catenet vocibus feripus, alias excogirartit ex proprio capite. Hæret adhuc Cardinalis, nec responsionis exitum vider: Tandem igitur ait, agit de traditionibus, que excogitantur à prinatishominibus, non de iis, quas ab Apostolis Ecclesia per successiones Episcoporum accepit, Neg hæc expedire possunt Cardinalem: Namquenamquelo Ecclesia, que succellio Epilcoporti ante Cacilium Tridentinu traditiones non scriptas in regula fidei possit?

Quid interim responder ad grauissimam illam Basilii rationem, qua commous iudicat,

nihil

mhil

Scrip

pro

8 91

ic at

Hæ

elle.

ec m

ptu

tion

fro

de,

Cat

ficm

Gol

not

& a

ipa

not

\*tam

ptu

inu

lem

qui

que

no

pol

Des

one

iple

ni de

seft.

is qieuido-

fide cunfunt

lam.

fine, ad

mi-

qui. qui api-

adis qui arúc

alis.

rur à

po-

rum ina-

fuc-

tinű

uit ?

icat.

nihil

mhilrecipien dum de fide, nifi quod in verbo eripio habetur; quia Christus Dominus di-Scriptura Bafilius, Augustinus, alique veretes probat, Scripturas elle vnicam Christi vocem à quicquid in illis non legitor, fugicadum el-le ab ils, qui le Christi ques elle profitentur. Hæcapud illos catio dominatur s Fugiendum elle, quicquid non ell vox palloris noltri: Vo-cem palloris noltri non elle, quicquid in Scri-pturis non habetut. Et nos etiam eadem ratione probamus, nos effe veros patrum nofrorum filios: Traditiones non feriptas de fi-Cardinalis i Quid ad illam validislimam confirmationem, quam adduxir Bafilius ex Apo-fiolo à Humano tellamento femel rato nihil fuperaddi posse: Ergo testamento Saluatoris nostri nibil est superaddendum. Sudabit hic, & aliquid excogitabit. Diret, quod semper respondere solet, Pontificios non contraria, non repugnantia superaddere Scripturis, sed pruris. Arqui hac commentum elt prorius inutile, & oportet ingenious simum Cardinadem nouum commentum exquirere. Nam qui humano tellamento aliquid aliud addit, quodà teffatore non erat politum; quamuis pon contraria tellamento, ant repugnantia poluerit; falfarius tamen iudicabitur. Cerue negare non poliunt, multa ab illis docert, etiam ad regula fidei multa apponi, que no funt in

in Scripturis polita. Itaque li illorum confelfione facra Scriptura lit restamentum Saluaro-ris nostriscer te negate non possure, se ex Apoftoli verbis, ex Patrum judicio, falfarios, & facrilegos iam connictos effe, qui in Christi Domini nostri testamento audent facere, quod in humano teffamento, pofiquam ratum fuerit restibus, & morte restatoris, impium atque illicitum iudicatur. Et quia Do-minus Cardinalis ad hæc non poruit respondere, libenter omnia diffimulat. Nec vereiur tacitum iudicium doctorum & cordatorum hominum: maluito; sophisticam artem quoquo modo exercere, quam à veritare vinci. In Synodo Nicena prima, Conflantinum

Imperatorem fie differentem refert Theodoretus: a Enangelici & Apoftolici libri, & veterum Prophetarum oracula, plene infruunt nos, quid oporteat sapere de voluntate & sensu Dei. Ponentes ergo contentionem ex dininitus inspiratis oraculu, quaramus folutionem corum, qua proponuntur.

Responder Bellarminus : Constanciaum fuille magnum Imperatorem, fed non mas gnum Ecclesia doctorem. Sic folent lesnita irridere, guum, quod respondeant, non habent. Atqui multos Papas inferiores fuiffe Constantino, in cognitione veritatis, constat. Deinde Constantinus non fuam tantum, fed Concilii sententiam hic retulit, quam à landissimis Episcopis & Doctoribus hauserat. Postremo, nihil haber Constantinus, quod non Eccleliz magni Doctores omnium fe-

culo Cot Nice mag na N ptur fcrib adds ment Eph tuot plor fiere 20 20 Qua quat guit

ex fac G fus per gnum TATUT rit,6 fiem of illa A uerim Non d ria an terint Euang

darin

flomi

culo-

a bifter. lib. I. cap. 7.

onfeß luato-

Apo-

& fa-

berfli

cere.

mra-

im-

Do-

pon-

Tetur

mun

QUO-

l. dum

do-

THIE

ntes

ulu,

um

ma?

ice

haiffe

tat.

fed

at.

od

fe-

0-

culorum tradiderunt. Ita hæc irrifio non in Confiantinum folum, fed & in Concilium Nicenum, & in omnes Ecclesiz Doctores magnos recidio Synodus Constantinopolita na Macedonium non traditionibus, fed Scripturis repressit. Itaque Athanasius de ca re sie feribit: 2 Neinterroges, fed folumex facru literit a lib ad Seaddifeds : fufficiantenim, que in illa reportes , docu. rap. Spirirum menta. De duobus intequentibus Conciliis, fanctum non offe creatu Ephelinum dice, & Chalcedonenle (vi quatuor primorum generalium Conciliorum explorata de hacre indicia reneamus ) Euragrius fie restatur : Ex Euangelich G Apostolich de Domino vocibus, scimus viros illes dinines constituisse. Quaruot igitur prima Concilia generalia, quorum femper in Ecclefia celeberrima viguirantoritas, nihil ex traditionibus, omnia

ex sacris Scripturis confirmatunt.

Chrysostoms sic docett b Magna aduer b Homilda su peccatum munitio est Scripturarum lectio, ma-Lazaro.

gnum pracipitium, profundum barathrum Scripturarum ignoratio. Et mox: Earer & berefes peperit, & vitam corruptaminuent, & fursum ac deorfum omnia miscuis. Idemque sic exponie verba illa Apostoli: Siego, vel Angeliu deculo annuntiauerimus, praterquam quod accepistis, anathema sit.

Non dixis (inquit Chrysostomus c) si contra c in Gal.

ria annuntiauerint, aut totum Euangelium subuer-cap.1.

terint, verum si paulum euangelizanerint prater

Euangelium, quod accepistis, etiamsi quiduis labefactarint, anathema sit. Pauca hac verba Chrysostomi, vsitatistimam Bellarmini responsio
nem

nem in fumum fophillicum diffipant. Illud es fignificate contra id: ac proinde Apoltolum hon prohibert nous dogmats, modo non fine contraria iam tradicis. At Chryloftomus non parient Apoltolum fic éludi. Apoltolus han dicit fixenerarie, fed fi paulo prater Eninge-tium docuerint. Prater Europelium; non est contra fed prater

In 2. Cor. Homilitz.

EAP. 11.

Idem Chryfottomus, Scripturas efferegula fidei, fie docct: à Quan habeanun exactifimam erusinam; gnommem, & regulam dininarum legun affertionem, ord bot omnet, ve relinquiten ; quid buit vel Mivideatur. & de bis à Scripturie het empit ins Deinen fript quitur de dogmatibus fidel aut morti obsettsis, sed de opinione carnaliu, qui anteponunt opes paupertati: quum Scripture apertissime doceant, paupertatem esse longe visitorem ad falutemi Itaque Chryfoltomus nihil hic alfud dicit; quam, magistredendum elle Scriptu; ris, quam hominum opinioni. Hazille. Sed quid fi hac responsio non fatisfaciat ? aut quid est in hac responsione; quod Cardinalis purabat fatisfacere posse ? Chrysostomus ed loco multa vitia reprehendit; fcortarionemi augritiam, inuidiam; crudelitatem; vatiani gloriam: denique pauperis & diuitis comparatione agit: Sed quid hae ad thombom? Non quero; de quibus disputer; fed quid dis cat? Nam comtraomnia vitia, contra omnes omnium hominum opiniones ynam profere regufacta reidi dicat Aiff hant fcrip ne c Scrip locu nes pon mule 271145. cuni tenti 213.446 nem tion

> tis, bete den Pon truc DE tur

> > cre put bur mn

lent

id es

lum

noti

mu

blus angtcon-

gula mam legum

d buit irk ins n lobicu-

nunt flime

mad alfud ipro-Sed

? aut

inalis us ed

netti,

anami

mpa<sup>2</sup>

bum?

iid dia

estimes rofere

regu-

regulari, vnum gnomonem, vnam trutlnam, facram Scripturam, Noli mihi illud tesponde-re, quod nec quero, nec refert. Profero, quid dicat, quid doceat. Scriptura ell, inquit, exadillima trutina & regular Cur non ig tur ad hant regulam Pontificias traditiones non feriptas reuocemus. Monet Chryfostomus, ne opinionum vento circumferamur; sed Scripturarum regulam sequamur; Et quia locus hic hiculentifime Pontificias tradicio-nes contiellit, verba Chryloftomi fusius ap-ponamiquia fertunt Pontificios: a Ne igitar à ma Corin. multorum opiniones habeaneu, sed res ipsas inquire. homil 13. num. Quomodo ausem non abfurdum est propter pe-cuntos alijs non credere, fedspfas numerare, & fup-pucares pro sebm autem amplioribus alsorum fen-tentiam fequs fimpliciter? Prafortim quam babcamu omnium exallificmem eratinam & gnome-nem i & regulam diumaram, inquam, legum affernem, er regulam ammaram, inquam, legum affer-tionem. Ideoobsecro & oro voi omnes, vi relinqua-tio, quid buic velilli videatur, deg, bis à Scripturi hac omnia inquirita. Hæcille. Nos sedulo qui-dem facimus; quod inbet Chrylostomusi Pontificii traditiones non licipras nobis obtrudunt quasi perunias; imo quasi verbum De i omni thesauro pretiosus: Quod igitur homines non omnino fupini factre folent in pecuniis excipiendis, ve non aliis cre dant, nec excipiant preunias, nifi fupputatas, & numeratas ; Num prohibebunt Pontificii , nos idem facere in re omnium pretiofiffima, in fide fuscipienda? in animz

Homil AL

anima thesauro excipiendo? Negamus, nos traditiones non scriptas de side, id est, pecunias Pontificias, nist prius numeratas & supputatas recepturos: quia ad hae diiudicanda sacrarum Scripturarum habemus exactissimam regulam: ex qua regula pecunias istas Pontificias adulteratas cognoscimus. Sie nos docuir Chrysostomus.

Autor operis imperfecti in Matth. idem docet: a Quicquid quaritur ad salutem, totum

iam adimpletum est in Script uril

Responder Bellarminus : Lognitor Chryfostomus de remediis vitiorum, & docet, nullum effe virium, ad quod fanandum non inueniatur in Scripturis aliquod remedium. Sed quid hæc valent contra traditiones. Hæcille. Respondeo: Valent hæcmaxime contra traditiones, quia traditiones iffa vitia funt, ad que fananda remedium inuenitur in Scripturis. Sed certum eff, hec verba non tantum effe deremediis vitiorum, nifi & infidelitatem inter hæc vitia reponas: nam loquitur hic fcriptor de omnibus necessariis ad falutem, & ad omnia Scripturas sufficere docet, sue de fide fit quæstio, sine de moribus. Itaque codem loco fic fcribit: Prandium meum paraui : id est, ex omni lege , & ex omnibus Prophetis Scripturarum mensas paraui. Quid? Num Cardinalis dicet. hæc esse tantum de remediis vitiorum? Item fic fubiungit: Sieut vifcera agni,ita eloquia Chrifti bomines non manducauerunt, nifi poftquam occifus est. Nam post mortem ein Euangelia pradicata : funt,

tur-18 tum i fidet verb infer adimy mier al medi citus com Poft mand certe eft pr à Do poffi dei, dit ? rene

fir ipf Prople Apost plus a solet infa natio

larm

F

nos eculup-

anda

illas

son s

otuni

hrynul-

Sed.

ille.

, ad

effe

in-

cri-

fide lo-

ex

WH.

em

bri-

coi-

at4

unt,

fant & credits. & the prominer quotidis ratriuntur. (Iam hac et untad remedia vitrorum tantum referenda funt, an non etiam ad regulam
fidel? Ita igitur progreditur hie scriptor ad
verba illa exponenda somma parata sunt. Se
infert: Quequid quarrier ad fetutum, totam une
adimpletum est is scripture. Queilt igitare, intemet ibi, quod diseat, ev. Queigrut hac ad remedia vitrorum tantum retulic, non ille follicitus videbatur, quid esfutirer, modo aliquo
commento vitro verborum eludere posset.
Postremo, si nossimi si vicium, ad quod samandum Scriptura iam habeat remedium:
certe iam Cardinalis concessone, Scriptura
est perfecta regula morum. Quarimus igitur
à Domino Cardinali, quam rationem afferre
possit, quare non sit radem perfecta regula fidei, quam morum perfectam regulam concedit: Hac semicruda resigni, qua concoquerenon potuiti

Epiphanius etiam fic habet: a Quum talis a harofist. fis ipforum (bareticarum) doctrina, quam neque Propheta pradicasterum; neg Dominus docuir, neg Apostoli tradidentut; quam de vuinarse sactant; se plus alije cognowiste, ex non scriptu legentes, quad dec solet; ex arens suniculos necesars. b Nos vuinsus b barofisti inseg quastionis inventionem non ex provege variotimationibus docere possumus, sed ex Scripturarum consequentia.

Huic postremo testimonio responder Bellarminus: Non dicit Epiphanius, ex Scripturarum consequentia solum: alibi aurem ela-

P riffime

ristime dicit, non omnia i Scriptura accipi

polie, se idea necellitizm elle traditionem. Respondes primo, qui instentiones pro-prizs excludit, qui amma non foripta rejicle. ve Scriptures locum relinquar, certe solam Scripturarum conlequentiam confirmat. Deinde ex varis Partibus adductimusea verbas ar Scripturis folum ; en folu Scripturis ; 1411tummedo ex Scrifture : ad questamen mutas eft Bellarminus.

Epiphanius, inquit Bellarminus, tradiabus mon feriptis faner. Leaque que producit Bellerminus ex Epiphanio, pro tradionibus non ferioris examinanda fune Duos profest locos. Primum harel 35, qua eft Melchifedecianorum Termini, inquit Epiphanius, traditiones, & Scripture fanite & fuccefiones do-Brine, & vadique verita Dei munita eff, & nemo leciplatur nouis fabulis.

Respondeo: Epiphanii locus est maxime contra Ponnificios. Nam disputat co loco contra traditiones non scriptas de side; ab haretificie, contra quas nos etiam difputamus ) vt confirmet, traditiones scriptas ab Apostolis, quas vocat & Scripturas sanctas, & successiones doctrine. Nam traditio sepe apud Patres dicitur do ctrine vera tradicio, e Scripiuris, in Loclella conscruara: ficutin traditionum distinctione dicturi sumus. Er hanc fuille Epiphanii mentem, conftat, quia codem capite maxime

hab hær duit cipie hab trad ba: 4 Imo yneni fand post Scri

Total

den rand eade dicar tem A

vnd

oual

taros enim propt fand cit, d

tate

Accipi em. ericit, folam icmat. a vetg Tantaseft tradis pro-

tradi-Duos Melnius. lorum us do nemo

xime conhære-Pon-B) Vt tolis, effioatres ris, in

m di-Epiapite time

maxime reprehendit traditiones illas ane non habenerellimonium Scripning. Warn contra hæretless Melchiledecianos disputar ou quit fingum three filtiple consecutives few for de-emientes. Et in constibus recepta libra maigua habentue horum Patres. Iraq contra cos, qui traditiones cales la Cabane, fubinagie b ba: Quid spirer dicement Name and the leditaring Imoable. Terministen nebis pofici feet & facto ments, &v. Itaque retminus nobispolia fundamenta, se edificacionem fides, vo postolorem emdiciones que funt & fa Scriptura, & successiones doctrina e Scripturis. As projude dicit, vernal vadique munitam, ne decipiamus no bulis. Veritas enim vare munita dicina quali triplici muro vallata, quam primo tradi-derunt Apoltoli, per prædicationem, deinde vandem in Scripturis tradidesunt, postremo eadem doctrina per faccessiones Ecclesia reading. Acproinde mentodiese, hanc vente tem effe vudique municam

Alium locum ex Epiphanio zdducit Bel farminus, harel 61: Opener & graderione ven a enim omnia d'face a Scriptura accept poffunt. propeer alique in Scripturis, alique in era

findi apofici cradiderunt. Respondeo: Epiphinias nikil hoc loco dicit, quod nos no libenter agnofermus. Difor tat enim coma Apoltolicus, qui nuprias prohibebar, se a cibo abitinebani. Jam quia orcho-dor atiam, ratione quadam, a utipella, & cibit 5. 在特殊的

abstinebant: hæc intelliguatur inter adiapeeæ, quibus vel bene, vel male vti possimus.
Agnosemus autem, in huiusmodi rebus traditionem Ecclesiz valere, in quibus disciplina
cedesiastica continetur. Hæc quia à Scriptura
accipi non possunt, ideireo traditionibus reche reumeuntur. Eodemque modo Epiphanius resumeuntur. Probat Epiphanius ex
traditione Ecclesiz, quarta setta, & prosabbato icionium sieri. a Asumpsir, inquit, Ecclesia,
de intere mande essensus saltu est, antequam esses
activa, de qui abillo appellantur Aeriani. Hæc ille.
Recte quidem in huiusmodi opinionibus resumandis, qua sunt in disciplina ecclesiassica,
adhibetur traditio non scripta, id est, Ecclesia
disciplina.

Respondemus igitur, multa apud Patres de traditionibus disputantur, sicut deluceps obseruabimus. Illud autem assirmamus, non protulisse Bellarminum vnum locum ex Patribus, qui non sit vel de tradita doctrina scripta, de qua non sit gamus: vel de traditionibus non scriptis in disciplina ecclesiastica, quam non oppugnamus. Ac proinde dicinus, esse istos nugacissimos scriptores, qui plurimum laborant in earum rerum probatione, que a nobis conceduntur, ve probent traditiones non scriptas in disciplina. Nunquam autem probant, quod nos negamus, traditiones scisicet non scriptas recipiendas esse in doctrina es side.

Cyril-

a heroftys.

Negan fratio Salus putati pruras Cy func i

ceffe es

(ACTIO)

plici ci

funt ; gmate yirtui mu. Gʻin

> mini re,qu licer non ille. Scri inqu

dice qua mor dat, in l

han

aDomus. s traplina curi

us re-

pha-

us ic-

us ex bbaclefia, effet ille. ISTCflica, lefix

esde sobnon

Pa-

(cri-

ionitica.

e di-

res.

pro-

bent

Jun-

nus.

ndas

yril-

Cyrillus Hierofolymitanus fic docerta Ne- a Catechaf4. ceffe est de diumu de lanciu pidei mysterius, ucq, sine factus scripturus remere quicquam tradere, nec simplici credultate, de vertorum apparatu excempert, Neq, mibi bec dicenti simpliciter es edas, misi demon-strationem annunti arpram te factuliteriu accepias. Salug enimipfa fides noftrananex commentinia difputatione, fed ex demonftratione diminarum Seripturarume

Cyrillus Alexandricus: b Hee, quarriera h in loban.
funt i sufficient ad plenifeniam sidem attente legen side iz capies.
funt i sufficient ad plenifeniam sidem attente legen side iz capies.
funt i sed que seribentes, tam admores, quant a degrata pararent sufficere, ve resta side. Es operatus as virtute rasslantes ad regiones telerum peratura.

Tito de Necessania nablaest distinas segui lumas. a libi deresta side in nullo ab earum prascripto distedere.

Ad hac postrema verba tespondes Bellarminus: e Non dicis, non licere aliquid dice e side deverb.
re, quod in Seripturis non habeatur: sed non Deinon seript.
licere contra Seripturas dicere; hoc enim es capità
non discedere à præseripto Seripturarum. Fixe

non discedere à præscripto Scripturarum. Flac ille. Ar Cyrillus habet, in pullo debere nosa Scripturatum præscripto discedere: hoc est, inquit Bellatminus, nihil contra Scripturas dicere. Hanc responsionem Bellarminus, tanquam Achillis clypeum, ad omnia fere reftimonia obuertit. Si vis huius responsi concidat, ruunt protinus omnia, que à Bellarmino in hac controuerfia disputantur. At contra hanc responsionis embram opponimus Apofi oli verba diferta, prohibentis omnem ingo-P 3 Hoa

fed & duerk quaranque; demonstrantis contra les & ius este apud homines, humanum yet testamentum, vel padum matare, aut et aliquid addere; quanto magis impium este, Dette samento aliquid addere? Denuntiantis de nique amatiema iis omnibus, qui a liquid præter Europelium afferent. Opponimus fatrum consensum. Qui negant in Ecclesia inducere licere doctrinam a siquam non tantum contra, sed præter Setipruras; non constrairem fantum, sed a sienam estam, extraneam, diuersom ab ea, quam Ecclesia in Apostolia Christo acceperunt, lam vestolis, Apostolia Christo acceperunt.

to politoilens Apolloli verba, politelerillima Patrum luffragia, in ranta veritatis luce, in

ranto antiquierris confeniu, tam fape, tam impudenter inculcare, Patrum fententiam effe contra Patrum expressa verba: quid hoc alind est, quam palam profiters, se non de vert-

care foliations, fed mercede conduction, le-

fuirca fronte graffari?

Theodoretus quæl, in Leuitie, quærie, quomodo intelligi debeat ignis alienus? Ex polt quædam verba fre aire à Ex quibu doceniur, non debèrenos exempures spiritum, set accendere gratiam, quam accepimus: extraneuma, nibil ad sacram Seripturaon inuebere, content us, doctrina Spiritus sault, abominari omnes bereses, quar um fautores nonnulleverbu diumu sabulas addiderqui, alij suas commençationes impius sontentia Scriptura pratulerunt. Hæcille. Docet igitut, Scriptura

a in Louis.

efferential de interior de int

qua s dum nibu efeat clie runt

adL

IR CON

docs

ancis

Ima-

tare,

nun-Di aoni-Ec-

non

non ttra-PO-YCima , in

nef-

Tit Er

oce.

COM iibil.

tri-

MIN mt.

HTA am. A p

utabilem, & auxior, cui nieumadus possite. Et Todentmos ve-probet esse imitatores Nadabi & refatores em slium facrificit intolerunts Abindi, qui igi Abilida philipae in andir late in the interest in a grant in the interest in t nes fuas, Chulacilles fuar Todentinas, Senpturiavel perferunt, velcor quant, noncon-

pturiavel presentate, velcorquant, nanconetenti docume Spiritus lancit. Atque hoc, Theodoren ludicim est extinguete spiritum.

Theophylactus: a Nora Scriptura verbit, a in Epist. ad que Spiritus sucue est, ikojirati, iennet ad philum.

diuma viraducimur revitaten, meneg penaspime, mibus sedadi, neg mendaris munidana verupsatu inescat percents. El zoille Itaprobat, deriptures.
clie regulam & fideli, & morum. Sic docues
runt Grzer: remanus samab Ecciclia Grzes.

CAPVTVI

Latinorum Patrum teftimonia referantur.

Reneus tradit, Polycarpum, quum lub Ani-Ceto Romam venisset, multos hareucos.
convertife ad Ecclesians Dei, b annunesan- b lib.3. em ;. tem vnam, inquir illes & folem bane veritatem, Apoftolu accepiffe fe, qua & Ecclefin tradidit. c His c ibid. docutt femper, qua ab Apoftolis didicerat , que & Beelefia tradidit, & fola junt yera. Hæc Polycarpus

Apostolicus. Hoc est ergo Apostolicum, pihil aliud Eccleliz tradere, quam quod sha ftolis haulerir, ldem habes Ireneus ipfe: a divi,inquit, à quodam presbatero, qui audium bu, que apostoles vinterunt, ce ab hu, qui didicer ant, sufficere viteribu, de hu, que sine consile spiritue-gerunt, cam, que ex Seminero este, correptionem. Historile, Hicigarur habettus Apostolicam et-laméro disconer. lam traditionem, de regula fidei, & plenitudine Scriptura

b lib. 3. cap. 1.

Idemque lengus fic docer: b Non per aliot despositionem salutio componemo, quam per cos, per ques Eucropelum per unit ad pos qued quidem tune pracentaderunt, poster vero per Dei voluntatem in Scriptura nobit avadides unt, fundamentum & columnam sidei nostre futurum. Ad inoctestico lib. de verb, montum respondes Bellatminus: e trevzum Dei non serie Deinon script. non dicere, nibil Apostolos prædicasse, quam cap. 11. quod scripserune : sed tantum scripsisse Euan-gelium, quod sates præconiauerunt. Quod

verum est, inquit de non contra nos. Verba igitur Irenas sunt examinandas. Pri-mum dicit, non per allos yiam fostus nos cognoscere, quam per Apostolos, Si quis respondeat, traditiones etiam non scriptas esse à A-postolis : assirmat frenzus, dispositionem illam falutis elle in Euangelio, & ad nos peruenisse per eos, per quos peruenit Euangelium. Deinde dicielrenzus, Apoltolos bane Euangelii doctrinam primum przeoniaste, deinde in Scriptotis tradidiffe. Quid tradiderunt in Scripturis? illud ipfum, quod antea præconia-

ucrunt.

80 CC bus

> Etia mn rett ing locu mu

lige qua run lute titi not

Sec Ap lior dan Ha

add mu fee que nat

har etia pra perunt. Poltremo affirmat frenzus, illudiplum, quod Apolloli primum przedestunt, & poltea feriplerunt, fidei neftrz fundamentum effe, & columnum. Ergo fundamentum & columna fidei nottrz non eltin traditioni-bus non feriptis, fed in Scriptutis Apoltolicis.

tant,

tiognem, Bet-

udi-

reas,

num

efti-

bam

uod

Pri-

co-

on-

A-

HC-

um,

nde

tin

112-

int.

bus non scriptus, sed in Scripturis Apostolicis. Sed attendite subterfugium Cardinalis, Etiams, inquis, diceret trenzos, Apostolos o mnia feriplifie, que predicarant; nitril dice-reraduerlus fententiam nostram. Sunt en iminquit, duo dillgenter norma, rum ad bune locum, tum ad alia multa intelligenda. Audiamus quelo, que Dominio Cardinalistam diligenter notanda monet. Primumelt inquit quadam in doctrina, tam bdei, quam morum elle fumpliciter omnibus necessaria ad la-lutem, alia non fimplicite necessaria pet notitiam explicitam, led fattselle, i implicità lie noutis, suscipiendi ea, que Ecclesia proponir. Secundo, es, que sunt simpliciter necessaria. Apoltolos confucuille omnibus pradicare: aliorum autem non omnia omnibus, led que dam folis Prelatis, Epifcopis, & Presby Hacille. Arque ad hum rei confirmationem adducit Apostoli verba, Sapientiam logal- 1.Cma-murinter perfectos Prelatos Pontificios perfectos illos effe affirmar Bellarminus, apud quos reconditam istam tradicionum doctrihanc fententiam Irenaum nihil dixiffe putat. etiamfi dicat, Apoltolos amnia feriplifie, qua prædicarunt.

Arqui

43

Atqui il Apoltoli omnix (criplerant, q edicarunt, profesto feripea funcea eua e Profesis, de Epifeopie, de perfectis pro carunt. Nam qui omnia dicit, nih Sed he oponuit Antichilli farelli. herencorum velligiis fine pudore Hancenim, quam i profitodicatibus sacana proponit Cardinalis doctrinato, vitatiffi-mam fuitfe antiquotam berettocum cancilenam lan Ci Retter produnt Quamenim ex verba (cripto fin delitis probate non possent, at antiquos has resicos, antiqui & foncti Patres tradunt. lidem fancti Patres narrant, antiquos hereticos Scri-pruras de imperfeccione acquisfe , & docuif. le ; in Scribturis non contineri totam doctrinamnete flariam de fide ac moribus, ac pro-Inde præses verbum Desfersprum requisi traones: illas traditiones ab ila feilicer exce pras fuille, qui perfect i habebantur. Probatt indem antiqui & fancti Parres, antiquos hareticos in hant lententiam Seriptura locos rapulle: Sapientiam legional inter perfecti. Et: Malta habes valia dicere, fad ca non porefin portare modo. Et: Timere tradiciones, ques fine per septelam accapilin. Et: O Timat bear accidentation and series of the per septelam accapilin. deposition custodi de celiquos eius generis, quos omnes Tridentini hodie ad candem causam rapiunt, maxime Bellarminus leb de verb. Dei non (cript, cap. 5. Er quia valuer la traditionis doctrina ex iftis fundamentis subliftit, non

erir i pique quib enan

pem vert antu tion defi dem mian

con s sel eriringule, fier antique Percibus caldem antique um le reserverum artes oblerumus, quibus nunclemms Eccletiam D = 1 oppugnant.

Irenzus się schitt. a Quin us acquarie arguntus hercist. is acculationed eccurrantae Scripturarius, quali morresticiationed, se qua non perfect habitati, se qua non perfect habitati, se qua non perfect habitati, se qua non perfect interactioned, se qua non perfect interactioned interactioned se sectioned in a quintum interperation. (Audint Dominus Cardinalia, cadem protultific hatecticos antiquos, que profest specas defentoment traditionam non scripturum.) Addit securities realizationed permitationam non scripturum. Addit securities descripturas estadicies, quan à securities manifestationem abanquia hatecticis muturantur securities. Verique in Scripturarium suggillatione pariter conspirant, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter conspirant, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter conspirant, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter administrate, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter administrate, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter administrate, verique traditiones non scriptura pariter excepturarium suggillatione pariter administrate pari

crinifkri-

201

ra Et

uos am Dei

nis Ion erit piam fram confirmandam arcipinate,

Terrullianus fimiliter herericorum ingenium ita depingie, quafriplos lelatures medultria deleviberer, aut quali Diomini Cardinalis libros legislet, b. Balein, linguis, aemetra is referentialisticatur (barries) Apollobe quanta miblione capas, raffes fednen omnia volunt illas enumes reaciales fedquedem palam, es ynique fix quedam fores es

pakey

trad of

Pauch demandaffe, atque bar Paula Timorbee depositum custosi. ] Athanasius testa-tur, eadomab Ario ia tara fuisse. Sicenim A des berett Det acceptrunt ego ir a didici. Angultinos caldem heresicocum actes hoc modo aperir: b. Omnes informissimi heretiis ani le Christianos pocari volunt, and acias pementorum fuorum, quas maxime exborrer fenfin humanum, hacottafiene Enemgelica fententia colpre lorare contanter, whi Dominus air: Adbuc mulea babenvobu dicere, fed as non paraffis perture medo. Hac Augustinus, Italigitus fancti Patres narrant nobuseum quibus harreigis certamen illis fuerit, nempe cum iis, qui pro traditionibus non feriptis pagnabant ex indem Seripuire locu, exquibus lefuire candem hodie contra nos cantain (ulcipiunt

loco

log

ang

nan cree

nen

hon folt

pien

hock

tus.

Lye

piet

fani

riat Cel

fe&

nife

ope trad

niu

qua

cii i

red

not dixi

THE.

Restat, ve Apostoli verba illa, Sapientiam lo-unas inter perfeites, breuiter apetiamus, ne aligna beretieis latebra relinguarur. Perfe-Cosnon intelligit Apoltolus Prelittos Pontificios, nec electos Ananos, nec perfectos Ma-nichzos, fed quicunque yero credunt, & ex Luangelii doctrina iultificationem & fanctificanosem confequentur in Christo lefu, qui L'ens eff nobis fapientia à Deo, inftinta, fanctificatio de redemprio. Hac elt lapientia noltra, & perfectio. Apostolus enim Epistola ad Co-los licais: Quem (Christian) annunziamu, cor-zipientes amusm bominem . & documes omnem bominem in omni fapientia , pe exhibt amus mir & & Spwarov

Coloff 1, 18.

cum ißimi avias

colore nulta mado. nar-

oni-Scri-

odie

un la-

s ne

erfeonti-Ma-

&cx

nctiı,qui

ncti-

Atra, Co-LCOTm bo-

ρωπον

Spome we not, esteen hominem perfectum in Christo liseem verbis vittur Apostolus viroqui loco. Docet, quenqum fit illa iapicatia, quam loquituri interperiectos; doctrina scilicer Enangelit, quem annunnate. Docet estem, quimant sur perfectibilit, nempe quicanque vere credunt: Docettes, inquir, omnem hominem perfectum in Christo, liaq, Chirefosmus sic interpretatur hee verba; a \$4-a in 100 pientium autem productionem, or falare median, homily, hocest, per crucian falutem: par fect severe, credents appellat. Hee ille, Cui affentiuntur Theodoretus, Oicumentus. Ambrosius, Hicconsenus. tus, Oicumenius, Ambrohus, Hieronymus, Lyra in hunc modum. Quod igitur Apullole allirmat de omnibus fan dis, qui Eusogalis i pientiam fufcipiums, quiq Edem & Spielium fanctum habenes id ficum Manichen, & A Cerdonianis, Marcionifiis, Pontificiis, a d pe fectos suos, & Pezlatos restringas, monne ma-nifestam vim intuleris Apostolo I Sie feilicer oportuit eos in staparem compt, qui propter traditiones Babylonicas Scripturis abgin niunt Sanctificatio nottra est per le ctio nostra, quam harericiomnes, maxime vero Pontificii ignorant.

Tertullianus (ve ad institutum nostrum)
redeamus) de Scripturis contra tradiciones
non scriptus sie differer b ideo sibs damatem b bib de pra
dixit Apostolmbarerisum, quia & in que dama supre cap. 6.
tur, sibs elegit. Nobb pere nabileu nostre arbitrio in-

ducero licet, fed nec eligero, quod altus ex artetrio fi induxerit. Apoftolos Bolomis babelinis aztores, q nec ipli quisquam ab financhiero : quod induceren elegerunt, fed accepcino à Christo distribinam fidel ter nationalus affignationt. 2 Nobiin engunese pot kojanjelikas į quain syrdinio, mibil (lė-dierzama spirrė cyklerie , koje urbin primi tredimik). On effecquad oltrys oredete dibermis.

Vinim proteudicionibus uon scriptis testimonium oblicium nobis Pontificis e Tertultibale corea liano. b Mercusinque, filogenezio finlei Serimili:
p) moran, milian inauries, traditio tiir pratidetti
audria, tenfintuo confrmatria, fidet obfirmatria.
Respondes, haenon este contra nos. Dif-

putat de cotona militis journa iam ad Montani paracletum transferat. Quarit, an traditio no scripta suscipienda sit? Deinde multas tra-ditiones non scriptus profest, quod tenuntiamu Diabolo in Baptismo, quod ter mergis mut, quod ampliar sliquid respondemus, quo Dominus in Euangelio determinattir, quod lactis & mellis cocordiato przegustamus, quod ad omnem progressium, ad omnem aditum, & exitum, fronte crucis signiaculo terimus. Pluta huma generis commemorat. Deinde, si quis ldem leuriendum indiser de corona; telpon-det, non esse eandem rationem harum tradi-tionum, de corona; quum ilias natura desendat, que prime omnium disciplina est. Coronam autem militum contra naturam elle contendit. Hine magni ingenil pernerlitas in to le prodit libro, quod valus militis repenti-

num

nut

pta

ind mis bus

ptu me bas nan pis

con

OII fui

fun nou fun

fe.

put bas nul

not dei traf

his

im w teftrebl-Sert derni ima. Dif ntaditio trantia-Tel qui nod uod n,& luta juis onidi= enroeffe sin

num factum contra indicium Ecclefia pra-batterit. Verum quiequid de traditionibus docuit, nec est contra antiquam Ecclesiam, nec contra nos. Nam traditiones non feriptas probas, que non indoctrina ; led cantum : in disciplina e celefiaftica conflictum. Bellate in disciplina eccletiatica contiterint. Bella minus, & Teidentini omnes pro tradition bus pugnant, et dogmats fidel, que in Scri-pturis non habentur, per traditiones confir-ment. Villeunque vero Patter de traditionibus non leripus loquantur, que addileiplinam pertinent ceclelisticam, es amiliars-pinneisti, veconfement doctris in sliquam, que non habetur in Scripmen. Her vero el contra fententiam, sculimque Patrima, invere contra corum communeri contentiam Quod Tertullianum attinet; optimus inf fui interpres , docer , es , que in di funt, polle ab Ecclefia mutaci, & ad funt, elle prorfus immobilia, nec mute se. Et quia de regula fidei pulcherrime dis-putat in en libro, quem de prescriptioni-bus aduersus hareticos inscriptit, sude nonnulla, que propolito noltro congruint notabo. Primo tellatur, qui ad regula dei adiecerit qui cquam, non tantum tratium, fed aliud, effe fider n his verbire a Asembra & quest debuicrede didi , & aliud denne pute requirendus rtique , & aliud esse innoniendum ; meam delerent never

qui

neg

imn

duia

relie

quia

diu

pof

quia

fifta

tent

den

ciun

de So

Clim co.

ad h

clesi

Non

refu mod

&ceg

cont

Scrip

prau

foles

ptur

quit.

(tran

num

qui

b lib de pe land virgin CAP.I.

: 11.7

C.35.

a lib.de fu in perfecut. cap.39. f lib. do refur. CAPIL. CAP.3.

Deinde regulam fidei explicat : Regula est fidei, vt bine, quid credamme profiteammer ella feilmet, qua credium Subiungitautem breuem Scripturæ fummulam ; quant vocat fidei regulam ; postibld coits. ea lic ait: a Hacregula & Christo in fireura, mullas babet apudnos quaftiones, nifi ques herefes inferut, & que hereticot facions. Ridetin regula postra est. Ac proinde alibirdicit : B Regula sidet vna omnino est, fold immobilis, & irreformabilis, credendi fcilicet in vnicam Deum omnipotentem, & c. Deinde fabiungit summem Symboli Apostolici: c Hat, inquit, lege fidermanente , catera iam disciplina & connersations admittune nonitatem correctionis. Hec ille. Quis nostram contentiam explicarius aux accuratius tradere potnit? Plura ex codem connectamus ; d Vnde autem extranci & inimici Apostolisharetici, nist ex diucrfita-te doltrina, quam vnusquisque de suo arbitrio aduer-(at Apoliales aut protulit, aut recepit ? c Omnia Coundam Deum docuerunt, omnia suangelixare voluerunt. f Anfer berericis, que cum eth-niou sepunt; ve de Scripturis solis sistant questio-nes, er starenon poterunt. Hacille. Quis fortius aduerlus docrinas non feriptas? Pontificii deploratam caulam habentes, verba Patrum contra exploraram iplorum fententiam fenlumque proferunt. Patres docuerunt, quod & nos docemus, in disciplina ecclesialtica traditiones admitti non letiptas, in doctrina nihil inducendum, nifi quod leriptum ell: quia nifillex notice arbitrio inducere licer, necelle gere, quod alius ex arbitrio fuo induxerit: quia

t fider.

et,qua

oturæ

post-

mullas

ferüt.

a est

ómmi.

difei-

inde

ci : c

cipli-

orre-

nex-

EX-

fita

luer-

mnia

mge-

eth-Aio-

tius

ficii

um len-

d& idiihil

nicliqui aliud requirendum putat, fidem descrens negator innenitur; quia regula fidei est vna, immobilis, iereformabilis, a Christo instituta; quia regula fidel eadem semper manere deber, reliqua nominatem correctionis adminere; quia harerici Apostolis extranci & inimici, ex dinerstrate doctrina connincuntur; quia se postoli omnia secundum Deum docuerunt; quia si harerici de solis Scripturis quassome sistant, stare non possunt lea Tertullianus sontentiam Catholicam contra nonitates. Tridentinas confirmants.

Tridencini preterea è Terruliano abile i civint: a Hereticos non effe admistendos ad illant a lib prede Scriptura traditionem.

Respondeo: Vi Tertulliani sententia sectius tenearur, cam exipso Tertulliano explico. 1. Hizrencos dicit non esse admittendos. 1. ad hanc disputationem. Non loquitur de Ecclesia, non de orthodoxis; sed de harestet. Non autem negat hizreticos ab orthodoxis resutandos esse solis Scripturis. Nam quomodo porest illud dammare, quod & docuit, & egregie prastitit. Nulla enimalia armatura contra hizreticos volque vetur, quam solis Scripturis: sed cum hizretici Seripturas deprature suis expositionibus, atque adulterare soleant, negat hizreticos admittendos ad Scripturarum expositionem: Quia, b via, in-b si quit, apparet, esse verti atendis plus de solito Christiana, illicarit veritas Scripturarum. Christianarums

perre loquitur de expolition bus Scriptursrum 1. Quim havencos non admittat ad Scripturas, non horagit, vi tradiciones non scriptus admittendas probet. Itaque fruitrantar Pontificis. Nam ir Tertullianus Scripturas folus non admittetets, vt oftenderet, tradiciones non lemps as de lide, elle admirtendas, allquideto Tradentinitattulillet Sed traditiones omnes non leripras de ficie, penitus repu-diandas docet. Itag: quiequid alfud intelligar. mode non hot iplum velit, quod Pontificii intis elamoribus ingeminant, certe loncencia ertulliani Pontificia caulam nihil adiunat. Mis probandum fuerat, Scripturaru sutoritatemas illo minui, vetraditiones no letipras in doctrina & fide flabiliar, quod minguam probate pollint, a Rationem adiere Tertullianus, qua adductus, harericas no admirrendos indicat ad disputationem de Secipturis: Quia, inquisidifpici debet, eul competat Scripturarum pollellio, ne is admireatur ad eam, cui nullo modo campetit. Veitur verbis iuris: Si quis possessemente litigando obsineraciónera incentral Las innestam estas salem lirigacorem ad possessoneno admutters, quammo multir berbir & clamoribin id peteres ficiali, hærerikos non admirtendos effe ad hác dilputationem, quia possessio Scripturarum ad costure non pertinet, fed ad Ecclefram Catholicam. Scripturz ergo no funt hærencorum polleillo, fed Eccletiz poffessio, & hæreditar. Itaq: Eccletiam subinde hæreticos alloquentem inducis Quid in mio ogija nes mer

tan con fix der qui to riaj

tur lam mu eni Ecc

atti

mil

Ecc

mu pru ran fiz de

clei léa

Cie

tura-

at ad snon Itan-

turas

litio-, alilitiorepuligat. ificii entia uuat. titaasin

Prollia-

ndos

uia,

nra-

CHI

s:Si ten-

nem

u id effe

otu-

clehæ

heris film apolisierms. 4. Respondeo, multas faisse rationes antiques Partibus; quare here-ticos resusabdus bomanquam putarent, non tantum Scripturis, Jedite Ecololis Catholic confenius qu's ante folution Satanam Beck confenius qu'a ante fontium Sataram Eccle-fiz confenius ità viguicin Ecclefa per omnes fuccessones, vi brevona colemin fusticere vi-deretur all omnes merencos refellendos a Ec-quid verifimite all inquie idem Ferrallianus, vi tor ac sama Ecclefic in viani iden assaurine) va-viasse debien à mor destrua leccipa ma Esce il-le. Et quamus magnam rebus anhistionem acmieris Sataras folius quemaimodum milerabilis recum experientia. Et alcola cu Ecdefiz demonstrat Ecclefiz demonstrat ; jià vend estiom not rum & antiquo rum tempo cum, catto vi ture Idem tamen in hacroper Dei gratiame iam contra Puntificios nos probaturo mus, vicung: illi de Beclefia e enim veremur fic cosptous ches. Ecclefie videmus antiques prenaccille hiere. ticos. Dicimus igitur, quamula non ac pturis, quia Scripturabre l'amb rarum policilio non illus competat, led Eccle fiz Catholicz; vt., inquam aboura ikos nihi fiz Catholica; vt, inc de Scripturis profession tlefiæ Catholicæ confe létiffime refutati po tiet, & confirmabit

quod in his qualtionibus agimus :

nerlarios non tantum Scripturis, led & Eccleliz conteniu reumcendos doceamus.

Cyprianus Tertultianum, quem magistrum vocare solebat, sequitur, idemque docuit: a Vnde est ista traditio? Virumne de Dominica de Escangelica autoritate descendent, an de
Apostolorum mandatu arg, episolu veniens? Ea enom faciendo esse, qua siripta sunt, Deutestatur, de
proponit, ad losse dicers: Non recedet liber legis luim aboreno. Sugitur ent de Kuangelio precipitur,
aut in apostolorum epistesia de astibus continetur,
obsecuaturettam bas sanctatraditio.

Responder Bellarminus, Cyprianum hac scripsisse, quum errorem suum ruen vellet, idco mirum non elle, si more errantium tuno ratiocinaretur. Deindeait, Augustinum resellete hanc Epistolam, Postremo inquit, etsi Cyprianas resecesti traditiones, quas contra Scripturas esse putabat, non ramen omnes reiecit, qua an Scripturas non sunt, nec cum

Scripturis populant. Hacille.

Quam dicat; Cyprianum more errantium bac leriplisse, interrogemus hominem, num & reliqui Parres omnes, qui idem cum Cypriano profitentus, more errantium loquantur? Quod si vernm esse concedat, Pontificia concidunt. Nam si Patres omnes missos faciamus, vi solis Seripturis causagatur; quomodo stare postunt Pontificii, qui cum Erbnicis sapiunt, si de solis Seripturis que sum Erbnicis sapiunt, si de solis Seripturis que strones sistant? Sed Augustinum dicit resuralse hanc Epistolam. Ar Augustinus non omnia resellit,

a E) ( ad Pompania

cam coru quot iplee cuit. nus. spon repre flet, quib ca P enim Colus ! decen fenfi. est n ciena

quel

diner lu aq bat,f lic de venu & pl

Chri

fivit mini ret, potu

mteg Que que scrips Cyptianus in illa Epistola, sed vnicam tantum Cyptiani opinionem de hareticorum baptismo, reliqua omna probac. Et quomodo potust Augustinus ea refessere, que ipse etiam non minora side ac dibgentia docuit, quam Cyptianus? Quod veto hellarminus de tradicionibus contra Scripturas respondet, superius ex Apostolo Patribusqua repressimus.

ccle-

nagi-

e doe Doan de Ea e-

17,6

i lin-

itur,

etur,

hæc , id-

uno fel-Cy-

ntra s re-

ium Cyianficii ciano-

icis s fi-

inc lit, uz

Atque ve Cypriani lententia doftens confler, pluradiiciemus ex codem refilmonia, st quibus necmore etrantium loquitur, nec acea Pontificii quicquam respondent; a Na enim, inquit, mil Christin sequendin Quad Christin folus andire debese : Pater attam de colo conte folm andiredeltat, talet alland decent: His est films mem diletisk med in genera fenficipfum andite. Quart fifetu Christin andiend est, non debennis attendera, quid alimi ance no f ciendum putauerit, sed quid, qui ante dineri Christiu primo fecerit. Neg, enim bomons consi dinem sed Dei veritaiem sequioportet. b. Sic pot um civitaris, aqua colletta cadons rocerato atque integrirate reprajentetur, qua de fenta profici finar. Quod & nime facercoportet Des facerdotes, pracepta

a Epife 63. Rom

Spift.74.

ips ferenter, fin alique i it vinca , ad striber De & Opobeli contradição nuaum & tailes etiginem Deminicam, Brangell (m traditioné reners amur. a Ver first grafiang, & docuit, & fei it debender h. Laimicag berefes in (a), quibus fabbarteret filtem, veri est, fiinderet ynitatem: Haceofit t & fecit. trefes mi. sejvice om redicu des exiefte docre , als esperiments of this habeter quoi pottanus. Ad que nihit habeter quoi deane Pontificii. Solus Cheiffus fe espondeant Pontificit. Solus Christis les quendus, solus audiendus; hizreles natura, ut duns magisti cu-lestis doctrina non les atur. Voi suat ergo traditioner non scriptz, que doctrinam continent; Que maior apparet Bellarmini vanicas, qui estam è Cyptiano que dan ( de vactione post baptismum, et de natura vini e aque in calica dest, de tebus, que non sont un doctrina, sed in disciplina ecdeliatica, que possun, nontratem correctionis accipers) profert, au confirmandum ver-

illind Lordentinum non feripeum-ilarius fie docuite e Querundem aut pra 1/2, tut fasilitaiseut errer Apollolica dolleria tutucilem sas fiitutiusem e partim fraudulen ta parton avlaßer transgressa. Hæg legulam tidet vocat indenutabilen constitueronen solleine Apestelica, quam, dum audacter transgrediuntur Tridentini, in co-dem certe & criminis & damnationis consorio, cum antiquis hereticis vinicos teneri, probat Edanus. Eodem libro Imperato-

rem nerli a Fi ptafi boc 1 anut fir A larit das

Mo fui 1 fucu rum Sicu uter Scri ptai illa Qui

> erro run ari cific ria

TIME

pta lari ria:

PFA

ngeli

fecita es ma peri-

MOU

let-

ppa

iano & de

bus, a occliaver-

Hæc

lum co-

forieri,

rem collandar Hilamis, experenteur contro perfiss fides, tangum per Scripturas tracta a Fidem, inquir samum ficustimesa, qua fri-pta fine, defiderantem. Addit Hilarins: b Qui boc repudies, Ansubristo est, & qui difiniulas, anuthema est. Dicant nobis Bontifosi, quis sir Autichtistusille, quem pramonstraus ista-larius, qui sidei controuerlias negat desimendas tantummodo per ez, que scripez sunt Monet etum Hilarius, hereticos in errora sui patrocinium Serpruras pratendere, sed sucum illum hareticam genuno Scriptura. rum viu. Et vers unditione difie dum che. Sicut caim D'abains, quam Scripturis abuteretur, à C n R 15 1 o tenminado per Scripturas rejectus filerar : fie hæretici Scri-pturis abutentes ; à Parribus bullis aliis re-lis confoss funt , nis tantummodo gladio illa ancipiti è l'acria Scripturis extracto.

Quid est, inquit d'ilariut, a spidelibre fiel e se pal ma
rise, qui prater confinence illan terrigio corre
errorem estam bos abanguat piacelle, et disparum Scripturatum elequita patent po fiela doBrina carero ratique. Dicapt nobis Pontificii e quipam fine. rificii, quinam fine, ques hae verbe riante

Ex Hilario tamen doctrinam non scriptam probare voluit Cardinalie, quia Flilatius contra Constantium; obticienti Artiano, Nalo, inquit, verba, que non scripta funt, legi: respondet: Rec tanden rege.
Quis Episcopis subtat? Quis Arestalita pra-

dicationie veret formam? Dic prine , firettedici putas, noia adurrius nous venens monas modicamento-rum comparationas. Quibus verbis, inquit Bellarminus, a duo indicat Hilarius : Vnum, prædicationem confubitantialitatis, effe A-postolicæ prædicationis, licetexpresse non lit Griptum, Filium elle Patriconfubffantialem? Alterum, nomen iplam, sporto , elle quidem nouum, fed tamen retinendum, licet non lit feriptum, quia conforme est prædicationi Apostolica. Hacille

Respondeo: Frigidiffimum elle, & vanissimum, quod obiicit. Producantenim Pontifis cii nonum vocabulum, quodantiquani Seripturarum doctamam retineat, & nos non erimus molchi: non coim de verbis litigamus, fed de rebus, de doctrina, & fide. Obiiciebant Arriani, quoseror non fuille cotidem fyllabisin cripturis Quid Parres? Numad traditiones nou scriptas recurrent? Nusquam; sed ne la-tum quidem vaguem à Scriptura doctrina se auellipolle profiteneur. Docentigitur, rem iplam, & doctrinam iplam in Scriproris expresse contineri. Sic Hilarius, Balilius, Auguftinus: Doctrina consubstantialitatu expresse habetur in Scripture. Bellarminus iple firetur, hanc rem elle Apoltolicz przdicationis, & conformem Apoltolicz przdicationi. Dormitabat igitur Cardinalis; quum hac produceret, vt doctrinam non fcriptam probaret.

Ambrolius candem doctrinam reciouit; lic.

b lib.de Paradif.cap:12.

das , 211411

neq.

adde ptie

lum

demp

parti man

flis

dens

Legi.

non i

au.

lam

lacu

det.

trac prof

fine

cet:

taten

Had

nus voit

Dym

men

nug

rat,

ice pu-

t Bel-

num,

le A-

on lit

qui-

licet

dica-

niffi+

ntifi-

Scri-

nerimus,

bant

usin

ones e la-

na fe

rem

sex-

ha-

tur,

, 82

or-

du-

fic

THE .

8

tia iungere debere nos mandato: Si quid enim vel addas, vel detrabas, premaricatio quadam videruresse mandati. Docet igitur nos pratentus series sectionus, neg, detrabere aliquid dinimu debere mandatu, neg, addere. Nam si tobannes bot indicanus de sun serptus Si qua apposarii, inquir, ad inac, adifeset va illum Dem plagas, que scripca suns in libro isto: Es qui dempseris deverbisha prophetice hums, delebis Dem partent eim de libro vita: quanto magu nibil dinimis mandatis est detrabendum.

Hieronymus idem habet: a Ecclefia Chris a lib. me fli; quahabitat bene; & intotoorbe Ecclefius possis Mich, sapa. dens, Spiritus vintate comunitates ii. & balet vibit Legis & Prophetarum, Euangelo & Apostolorum, non est egressa de simbus suis. Mest. Scripturis sandis. Ad hoc, & plurima himulimodi, qua quislam admittunt responsionem, ptudenter Bellarminus dissimulando nibil omnino tespondet. Nam si sines Ecclesia Christi non est egressa, profecto traditiones non scripta sunt extra sines Ecclesia. Idemque Fiieronymus sie docet: b Hoc, quia de Scripturis son habet autori. b in Maisb, tatem, eadem facilitate contemnitar, qua probatur, 49.23. Hæcille.

Ad hoc tellimonium responder Bellarmienus: Loquitur de particular sentent a , non viniuersaliter. Respondeo, verum esse, Hieropymum de particulari sententia soqui, sed tamen viniuersaliter, salrem indefinite. Sed nist nugas agerethic Sophista, tatio reddenda erat, quate, quum de via particulari sententia.

G s affir-

a incap. Arres affirmet, non de quauis eriam alia particulari idem fit indicandum? Deindo non hie propolitionum quantitàs, fed Histonymi indicium exquiritur. Granifimum Histonymi indicium in quoliber particulari idem fuiffe, quodin hue fuerar, ratio contineir, qua indicar. Eccleliam non elle egressam de finibus fuis, idest, de sacris Sempturis. Histonymus eratam Apostolicas confictas traditiones sie refutat: a Qua abig, autoritas de testimonii seripturarum, quasi straditume apostolicas sporte repartium, atg. conjuguar, percuta gladiu Dei. Hae leptencia Tridentinos perturbat.

Sed Bellarmings, marificia folices responsionam artifes, facile cludit: Patet, inquit, solutio: solum enimagit potitracos, qui confinguitaliquid, & ramen videri volunt figmenta sita este Apostolicas traditiones. Cardinalis rein acu rengit. Nam Pontifici: maditiones continguat, deramen videri volunt, figmenta su este Apostolicas traditiones. Interes qui pro responsis tautas nugas affert, lectore querit, vel supidum, qui inter verbar a sonitum rerumq; cogniuonem non possit decernere: vel pertinacens in errore; arque its presudicio obstruatum, vecucionq; responsionis vimbra vitro acquies esta siegue enim pro verirate purguare velle ridetur. Sed tantum pro mercede operam nauare, vi cos su errore recineat, qui sponte & industria ad steritatem escurium. I suronymus praterea in illa verba: Domina actrabit in Scripture popularum, de principum be-

all.

lis .

quie

col

ium cont

acce

ulari proudi-

iimuffe, udi-

scr-

chi. Scri

on-

t, loi fin-

nennalis

ones enta

dai

um, um,

icio

pu-

ede

qui

unt.

quu, qui fuerunt inca. . Pidete, inquit quid di-eat, qui fuerunt, non qui fant : rt, exceptis Apofto. lis, qui cquid poftes alsas docetur, son babese autopaterrelpontio > Plane pater. Numeriam ad hoc paterrelpontio > Plane pater. Namefferre ali-quid fine verteun dia & pudore, hoc Cardina-li est relpondere - Respondere Hieronymum co loco rejicere es, que fine ellens à doctrin & repugnantis Apoltolica , idelt , concretia & repugnantia Scripturia : Hicelt Achilleus illeclypeus , ve Delphicus gladios in manu Cardinalis, fine quo caule Fonrificia in grawifimo Patrum Se-patu frare non potett. Opottet Apoltolum zouo hocanimo ferre, omnes Paries hoc libenter pati, seiliert vi antum verba in alium ensum detorgness Dominus Cardinalise penter pati, scalice contianorum & communem verborum fen-ium; vi prater Enangelian, non lit prater, fed contra : la nulla a preferipta Scripturation difeedere, non lichar infum, quasi verba la pant, fed alind, quod vale Dominu Cardinalistexceptis Apoflolismihil aliad docestur, va nibil aliad anon fix subil aliad, quod verba fo-nant fed courressum expuessas mifienim Apollolus Pattesq; omnes holib improbe iliudi patiantur, Dominus Cardinalis non potell respondere Quale cor habeat Dominus Cardinalis, nelcio; ego certe non pollum exiltimare, hunc haminem ferio ad feribendum accedere, atque exanimo hac dicere, qui non erubelcit ita palam Apoflolo Patribusque illudere.

Ruff.

Ruffinus, enumeratis libris canonicæ Scripturæ: Hes, inquit, fune, que Patres intra canonem concluserunt, ex quibur fidei nostre affertiones con-

ftare voluceunt. Exposit in Symbol.

a lib.2.cap.9. de doët. Chriftian.

Ad Augustinum veniumus, Augustinus fic docuit: a In ijs, que aperte in Scripturis pofira sur, inueniuntures munis, que continent fidem mores qui viuendi. Hacille, Scomnia, que fidem motesque continent, apette ponta inueniuntur in Scripturis; apette falfum est, quod Bellarminus è Tridentinis fontibus hauste; in Scripturis non continett expressa totam doctrinam de side & moribus. Imo vero, inquit Augustinus, non tantum expresse, sed & aper-

tein Scripturis inucuiti omnia.

Responder Bellarminus: Loqui Augustinum de illis dogmatibut; qua necessaria sunt
omnibus simpliciter, qualis sunt qua habentur in Symbolo Apostolico. & Decalogo.
Hae Bellarminus. At hae responso non potest expedire Bellarminum a mendacio, si verum doceat Augustinus. Nam siomnia, qua
continent sidem moresque, inveniuntur aperte in Symbolo & Decalogo: multo magis
inueniuntur hae aperte in vniuersis Scripturis. Non ergo requiritur verbum non/scriprum in traditionibus. Imo vero, sinthil extaset præter Symbolum & Decalogum, tamen
ex Augustini verbis, etiam à Bellarmino expositis, inutiles prorsus essent etadiționes.
Quem enim traditionibus Pontificiis locum
relinquit, qui faterur, omnia, qua continent
fidem

fide lo Qui omi ello fign lren de per de men de men

Chrique p finos nos cale v pruris fie. H fpon quit, fio ne fi necu Scrip

teft,

tam p

min

z Scrimonem es comnus fic pofita

m mo fidem niund Belte In ndonquit aper-

mfilunt benogo. rpo-

IVCquæ 1 2agis

otucrirtanen

cxnes. um

ent em

fidem moresque aperte contineri in Symbolo & Decalogo ! anod fatetur Cardinalis. Quod vero addit, de iis, que necessaria sunt omnibus, & simpliciter, vt doceat, alia tradita ello omnibus, alia perfectis & Pralatis, hoc figmentum refutationes (upra in tellimonio Irenzi. Hoeloco Bellarminus male fentire viderur de illis occulris do Chrinis, que perfectis & Prelatis tantum predicata affirmat. Nam neque fidem, neque mores continent : fiquidem ea omnia, que fidem moresque conti-nent, aperte polita inueniuntur in Scripturis. Quidergo eff. quad in iffis clanculariis do-Arinis quarunt Pontificii, in quibns, Bellarmini fencentia, neque fides, neg; mores contineneur?

Augustinus prateres sic docet: a Sine de a lib.3. cap.3. Christo fine de Ecclefia eim , fine de quacung, aliare, qua persiner ad fidem, vitang, noftram, non dicam, finos, nequaquam comparandi et, que dicie, licer fi nos , fedomnino quad fecutur adiecis : Si Angeliu de culs vobis annunriquerit, prater quan quod in Scri-pturis Legalibis de Eurongelitis accepifits, anathema fit. Hac Augustinus Bellarmino facilis est tefponfioad manum : Praterquam fignificat, inquit, contraquam: quali dicat: Cui bæc responfi neque Augustious, neque Apostolus ipse, neque Angelus de roclo audiendus fit, nifi è Scripturis loquatur; facile nobisconflare po-telt, quo spiritu corripiantur, qui tam facile, tam pertinacirer vocem audiunt Angeli, non

de cœlo, led de pareo aby (li ; non é Scripturis; fed è tradicionibus fuis loquentis.

a tab. de bano withusan t. 1.

Amplius Augultinus! a Quid, inquit, am mus? Saulta enim Straptura nofira declema regulam figit , no andramus fapere plus quam oporter. Non fit ergo mibi , Aliud en ducere , nifi verba cibi do-Ború exponere , & dego, quod Dominus dederit , difperare. Responder Bellarminus : Loquitur Augultinus non de omni dogmate, led joinm de professione viducatis. Bellaminus fie dixic: fed Augustinus negat, le sic intelligen den effe. Nam in eodem capite, adeog; etiam in eadem lententia exordium lumit. Augullinus à generali fentenna . & progreditur ad harie particularem: & Quim in omni queflio-Holtrina, verum & axborratio fit vecefferia, quid amplica te doceam, quam id, qued apud Apoftolum Legimus ? Sentia mins Scriptura noftra dottrina re-gulam figis. Ita connectit hac Augustinius ex generali propolitione. Deinde ridicula eil Cardinalis respondo : quia Augustanus air; Scripturam figere regulam doctring noftre. Regulam autem quis voquam ante Cardinalem nothrum de vno particulari intellexit? Quum igicur hec particularis professio viduitatis non habeat particulatem hanc regulam; fed in hac communit regula cum alia conti-neatur: Quid magus Irlniticum viden potell, quain fi dicas, communem Seripturarum re gulam elle intelligendam de vnico viduitatis

\$ 181d.

Que Scrip trail gant næn tuit non nous non de qu dei r Bout eftd lafid gula omn doct doce Serip naler Rinu

quic

expe

hoci

dixit

gene

done

nem

rei mnie

sono!

uris,

leo -

orter.

uitar

dum cdi-

gen-

tiath

eftso-n fold

quid

olum

276 18 ex

a eft

ait: ftræ.

lina-

exit?

duilam,

intiteft.

ratic ono è

dono? Videbar Cardinalis, hanc responsionem fuille ridiculum; itaque addie haeverba: Quod autem Augustinus generaliter punit, Scriptura nostre doctrine regulam figit : con-tra illos dictum est, qui ex proprio indicio fin-gunt nostas doctrinas , que Scripturis consonæ non funt. Hær Cardinalls. Quemodo po-tuit Cardinalis, inter flammas ambulare, ve non ambultus extres à Pontificii doctrinas nouse confingunt, que Seripture confone non funt. Nam et alis diffimulem, hoc iplum, de que nune sgimus, confingune, notiam fidei regulam excudent, quam Ecclesia nonnoverarante Concilium Tridentinum. Hac eff doctrina Scripturis don confone, de regulafidei, atque de fundamento iplos Hanciegulam effertiers Scripturas, Augustinus cum omnibus antiquis Parribus doctrit. Serimora doctring nollra regulam figir ! Nihll igitur docere postumis in Ecclesia, nist quod in Seriptifis continetur. Hec torquene Cardis nalem; necexitum vider. Primo dicit, Auguftinum generaliter has polatile contra cos, qui confinguar nous doctrinas. At has non expediunt Cardinalem a mendacio. Nam hoc fi verum fit, fallere voluit, & mentiri, qui dixir. Augustinum non hicloqui de omni do-gmare, ledde profestione viduinais. Nam fi generaliter pous Augustinus, Scripturam fi-gere regulam do Crine nostie, loquitur de o-mni dogmate. Sed ii boc generaliter ponatur ab Augustino: quomodo possure este traditiones non scripte in regula fidei ? Expediat

næc,qui

a cont. Fault Manich lib. 11. sup. 5.

Excellentia canonica autoritatu veteru ér noui Teffamenti (vt alia etiam ex codem anne-Camus, ad que nihil respondet Cardinalis ) Apoftolorum confirm era remporibus, per fucceftiones Episcoporum, & propagationes Ecclefiarum, tanguam in fede quadam sublimiter constitucaest, cui ferutat omnu fidelu & pim intelletim, inquit Augustinus. Quibus verbis probat, Tridenunum intellectum & spiritum nec fidelem, nec pium este, qui huic autoritati non sermat; qui hanc regulam, & autoritatis excellentiam per fuccessiones Episcoporum, & propagationes Ecclesiarum ad Tridentinum vique Concilium in Ecclefia confernatam; rum primum immurare auderet, & ad verbum Dei, verbum Papæin eadem autoritatis excellentia addere. b Tantummodo feripeura canonico, inquit Au-gustinus, hancinginuam seruitutem debes. At Tridentini non folis canonicis feripturis, fed traditionibus non scriptis hanc scrutturem proficentur, c Non afferame, inquit Augustinus idem fateras dolofas , vhi appendamus , quod volumus, & quomodo volumus pro arbitrio nostro, dicentes , boc grave , boc leve est ; fed afferamu divinam flateram de Scripturis fanctis, tanquam de thefauris Dominicis, & inillis, quid fit granius, appendanus;

c lib.2. cap.3. de Baptesim. contr. Donasift.

b Epift.19.

Hac igitur de Scripturis docuit Augustinus, & Ecclesia Catholica doctrinam reti-

into non appendamus, fed & Domino appenfarecogno-

samus. Hzcille.

puit:

hui

ape

qui

in :

nof

ram Ref

qua mus pro

affe

bis i

babe

äern

fidel per y

dem

ange

licet

quar

docu

Car

tian tefti exci

cile

in fe

cft:

pud

huit: Omnia, qua fidem moresq; continents aperte in Scripturis inueniri : Anathema effe. qui quicquam annuntiar, præterquam quod in Scripturis legimus : Scripturas doctrina noffræ regulam figere : Scripturas effe flateram Dominicam, elle thefauros Dominicos: Respondeant Pridentini, & dicant nobis, quenam fint illæftatere delofe, vbiappendimus, quod volumus, & quomodo volumus proarbitrio nostro? Pergamus, & reliquorum allenfum apponamus. In quibus nullum nobis negotium facellit Cardinalis, sed alto indormit filentio.

Salaianus: a Si fiire vis, quid tenendum fie : a lib. 3. babes literas facras, perfecta ratioest tonere, quod legern Leopennus: b Saverdotum, & cunctorum b Epift 16. fidelium, it a demum erit plena deuotio, fimbis, que ad Theodof. per ynicum Dei filium, Deum verbum, pro noftrare- August. demptione funt gefta, nibil alud fentiatur, quam quedipfe pradicari de femfit, & credi. c. Ab Bu- c Evift. 40. angelica Apostolicaci doctrinanes uno quidem verbo ad Martian. licet discedere, aut auter de Scripturis divinis sapere, August. quam beati Apostoli & Patres nostri didicere, atque docuerunt. HzcLeo. Et quid ad hæcreferat Cardinalis, non video : forte priotem fententiam, cadem, qua Scripturas facras, Patrumo; testimonia eluscrat, audacia & inverecundia, excipere pornillet : ve diceret, mbil alind, non elle nihil alud, led repognans & contrarium. At in secondo restimonio hac audacia inutilis est; nam Leonis Papæ cantela Cardinalisimpudentiam vicisse viderur. Nam si nec vno

ediat

Tnonnealis) Siones tan , cui tAu-

num oium hanc fuc-Ec-

lium imbum lere.

Au-Tritra-

proinus olu-

HAM 14715 tils :

cen-

700ılti-

uit:

verbo discedere licer à doctrina Prophetica & Euangelica, quomodo isti doctrinam nobis non scriptam obtrudere possunt ? & verbum Dei non scriptum? Si forte obiiciat Cardinalis, temerarium fuille Leonis iudicium, quod devnico verbo dixerat, quia verba quedam non feripta recipiuntur, vtopokon@. & reliqua eius generis: possumus grauislimum Leonis indictum contra Cardinalem defendere: quia Leo non dixerat, non licere verba admittere, que licet totidem syllabis non habeantur in Scriptura, tamé doctrinam Scripturz continent: sed nec vno verboà doctrina Prophetica & Apoltolica discedere. euaso , quamuis non lie verbum scriptum in sacris literis, non tamen quicquam discedit à doctrina Prophetica & Apostolica.

a in Ezech. Lib. L. bomil. 9.

b ibid lib. 2. bomil 15.

Gregorius eriam Magnus idem docult: a In hoc volumine (facturum Scriptururum) omnia, qua erudiunt; cuneta, qua adificant, scriptura continentur. b Scriptura continent ea omnia, qua adificant: & omniu munitio nostra in sacro eloquio continetur. Hac Gregorius. Nullum hic locum verbo Tridentino non scripto reliquit. Et bene se res habet, quod loquentibus Romanis Episcopis, Cardinalis obmutuit. Quid sortius aut disertius contra Tridentinas sabulas afferri potuit, quam quod Romani Episcopi docuerunt?

Gregorius de vnica fide ab omnibus pafloribus, per omnia fecula feruanda, ficait: Gratias omnipotenti Deo agimus, qui immutatu pafto-

ibus

in

du

clé

fur

nii

cel

mi

Sci

cat

Gi

git,

gor

ver

bear

dini

Tibe

enin

dim

furi

emn.

dem

rion

hæc

que

Ran

nes

ribm gregu fur fidem , quam femel fandis Patribus tradidit eriam post eosimmutabilem cultodit. lib o.

india.a. Epift.40.

ica &c

obis

bum

dina-

quod

dam

reli-Lco-

dere:

mit-

1010

con-

phe-

ıamteris.

trina

t: 4

nnia,

onti-

edifi-

6011-

cum

tbe-

anis

for-

ulas

copi

Haceft caufænoftre fiducia: Habemus indubitata Scriptura celtimonia : habemus Ecclefiz confenium; noftri funt Patres; noftri niverla, vio ad Concilii Tridentini tempora.Hæcenim veritas in ipfis eriam tenebris lucebar : nec Satanas iple polt annum millefi. mum folutus, hanc lucem extinguere potuir. Scriptores igitur post annum millesimum candem veritatem integram confernarums Gratianus in hanc fententiam multa collegit, diffine, 8. ex Augustino, Cyptiano, Gregorio.

Bernardus lic docuit; a Benti, qui audiunt a som de verbum Dei & cuftodiunt illud. Vultu noffe quam miliplici v. Beati? Primum, quibu fonant in auribus anima von tuttate verdinina conturbat terret, diudicarque: fed continuo, be Dei. h bene aduerteris, viurficat, liquefacit, calefacit, Muminat, mundat. Dema & cibit eft nofter, & pladim, & medicina, & confirmatio, & requies, & refurrectio puoque & confummatio nofira. Nec mireru, quod verbum Dei iam nutti inueniatur omnia in emnibut quantum fectat adruftificationem : figuidem & futurum est, omnia in omnibus ad glòrifica. Lionem Hæc Betnardus. Nec veremus ne quis hac lesurica fronte rapias ad verbum Dei

aftoquod vocant non fcriptum in traditionibus! Granam quis narrabit nobis, quomodo traditioaftonesiltz non feripez fint cibus nofter, & glaribu

lohan 19 3.

dius, & medicina, & confirmatio, & requies, & refurrectio, & confummatio? Quis docebit, quomodo verbum non scriptum Tridentinum viuificer mormos in peccaro? quomodo liquefactar cor indurarum? quomodo calefaciat inflammando, & ardorem immirren-do ? quomodo illuminet, velucerna pedibus, & lumen femiris noftris? quomodo mundet. ve nobis etiam dicat Christus: Vos mundi estis propter sermonem, quem locutus sum vobis? aut quomodo verbum hoc non feriptum Tridentinum nune inueniatur omnia in omnibus, quantum spectat ad instificationem? Si ad hæc demonstranda lefuitæ cum suo illo verbo non scripto impares inueniantur, & Sub hoc onere succumbant: restat, ve ex Paerum sententia concludatur : Sicut voicum verbum scriptum deducit nos fine errore ad verbum zternum, Jesum Christum : sie verbum hoc non scriptum in traditionibus deducere Tridentinos per varios errores, ad verbum fallum, nempe Antichriftum, filium illum perditionis, & impium illum, quem Dominus conficier Spiritu orisfui, & illustri adnentu luo abolebit.

2. Theff. 2.8.

a in Cantic. Serm.30. Bernardus etiam omnem doctrinam non scriptam reisciendam docet: a Profecto, inquit, vnusquisque, qued à magistro suo didicit, hoc in medium profert. Num in Euangelio legisti has disserentias, aut in Prophetis, aut literia Apostolorum? Christi sum discipulus, Christi discipulis loquor. Ego, si peregrinum dogma induxero, ipse pectaui. Ita

Bernar-

Ber

ctri

pec

761

cui du

aut

den

cut

cle

no

pta

De

dici

ide

qu

ipe

Sic

eft

ter

in

reu

ha

Sic

fuf

H.

no

Bernardus factas Scripturas regulam fibi do-

Ctring propolitate profiterur,

bita nti-

mo-

1626

tenbus,

det.

die-

VOtum

n o-

em ?

illo

, 80

Paum

ead

ver-

de-

ad

ium

em

ıftri

non

inoc in

iffe-

em?

go,

Ita 121-

Per.Lombardus fic docer: a Thologorum a lib. 1 fint. peculatio ftudiofa atg molefta dininam Scripen dift t. ram, formam preferiptam in doctrina tenere aduerter. Hac ille. Iraque regulam fidei integram cum superioribus Patribus retinuit Lombardus. Idemque fic eriam habet : b Serundum b ibid dift. z. autoritates Scripturarum perum fides ita fe habeat, demonstrandum eif. Har Lombardus Si vero se-cundum autoritates Scripturarum fides Ecclesia demonstranda sit ; certe traditiones non feripta Lombardi feculo non erant recepræin regulam fidei.

Aquinas etiam eandem veritatem retinuit: Doctrina, inquit, c Prophetarum & Apostolorum ; in 1, ad Ti-dicitur canonica, quia est regula intellectio nostri, & moth cap. 6.

ideo nullus aliter debet decere. Hac Thomas. Ad quod testimonium quid postunt lesuitæ respondete ? Doctrina Prophetica & Apostolica est regula intellectus & doctring nostre. Sic Aquinas Ecclefiz doctrinam remlit. Vbi effergo regula Tridentina? Vbi funt, qui aliter intelligere, alter docere audent? Idemque

in candem fententiam : d Innititut fides moftra d Sum par,1. revelations Apoftolu & Prophers fatte. Hacille. q 1.40 8.

Scotus etiam, qui in aliis multa corruperat, hanctamen veritarem integram confernault. Sic enim docet: e Paret, qued faira Scripeura e in prologo fufficienter continct doctrinam necefariam viatori. fent q.2. Hac Scotus. Tridentinas igitur traditiones

non agnouit acotus.

Qui sequuntur, Bonauentura, Nicolana Lyra, Iohannes Gerson, Panormitanus, aliiqa bane de regula sidei doctrinam integramab Ecclessa antiqua exceptam, posteris tradidere, Quotum restimonia referre non videbatur necessarium, quia in illis non habemus Adnersarios repugnantes. Ita ve in hac re nulla fuerit mutatio, vique ad tempora Concilia Tridentini.

lab 13. varbo, Scriptura, Alphonsus de Castro, quem Ponnicii prosuo numerant, contra Tridentinos disertus est. Sie enim seribit: Quam sacra Serspinsa sie mystica quedam sura Dautd, ex qua omnicarna sura fortum es Catholicorum virorum pendet: ide heretici conamur sacras Seripturas minuero, ne arma habeamus, quibus corum insaias doctrinas prosternere valcamus. Hacille. Multa in banc sententiam habet lib. 1. cap. 2. Nec aliter scripterunt, aut senserunt, quicunque ante Coneilium Tridentinum seripserunt.

## GARVT VIL

# Corollarium de Regula Fidei.

Had Concilium Tridentinum, atque immutatam Ecclefia do arinam observaumus. Ex istis principiis quadam sequentur, ranquam corollaria, a nobis proximo loco tradtanda. Nam ex hoc Scripturarum, arque vniuersa Ecclesia consensu, sequenta demonstratio, arque indubitata consequentia carum

contract Trace Aduinding Que fatur bus.

trou

vanu rior qui qui qui qui qui ex Scr Qui us Qui est

fic ex ta E in fi

il

lans

mab

dere.

atur

Ad-

acilií

bro

Trus

a fie

ma-

: ids, ne

inas

anc

CIL

on-

gue

im-

us.

an-

tra-

ni-

ella

um

earum rerum, quæ hoc nostrum seculum maxime petturbant; de Regula sidei, de Iudice controuersiarum in controuersiis sidei, & de Traditionibus non secriptis. De quibus rebus Aduersarii nostre longe ab antiquorum sensu iudicioque, pro arbutio suo disputare solent, Quorum omnis cura cogitatioque in a versarur, ve Papa sit in Ecclesia omnia in omnibus. Hic os Ecclesia, regula sidei, sudex controuersiarum, denique Ecclesia ipla habeatur.

Vniversa hac de regula fidei res est apud antiquos tam certa, tam explorata, ve posteriores de hac re dubicare non possint, nec quilquam ea de re dubitabat, ante exortos le-fuiras. Isti sunt, qui primi in hoc negotio antiquam Ecclefiz traditionem immutando nogotiom nobis faceffunt. Legimus apud youm ex istis Sophistis; Regulam sidei non esse Scripturas, fed doctrinam & fidem Ecclefia, Cuius propofitiopis quis est lenius ). Nam quum de regula fides quaratur, fides hat, cu-ius regulam quarimus, est fides Ecclefia. Quum veto regula eius fides quaratur, qua eltfides Ecclelia? Si quis respondest, regulam fidei Ecclelia, esse fidem Ecclelia: num quis existimate postit, hunc hominem prius cogltaffe, quid deinceps loqueretur? Sed hæead Ecclesiam eo confilio referent, veab Ecclesia in Papam transferantus omnia, qui est Ecclefia lefuicis.

Ex hoc intelligimus, nullam esse regulam istis, qui Scripturas ex alto despiciunt; nullum finem

finem loquendi, scribendi, garriendi, errandi, Quicquid enim iftin arriferit ( modo Romani Pontificisfastum contra Scripturas, & supra Eccleham extollar ) continuo fides Eccletia habenda indicabitur. Scribant contra Scripturas, contra Patrum tradicionem, ubiiplis contradicant, loquantur fine autoritate, line ratione, ex iplorum fenfu, imo vel fine fenfu : ramen Ecclefiz doctrinam egregie tra-Care videbuntur, modo Romani Pontificis autoritatem efferant. Non puro quenquam alium præter lefuiras, neces ipfis lefuiris, præterhune vnum, nescio quem, Anonymum, ram infulfe de regula fidei dilputaffe, vi dicar,

regulam fidei Ecclelia, effe fidem Ecclelia. Et

tamen habet hic fequaces fuos. Quanto doctius Cardinalis Bellarminus,

Dei,cap 2.

b' ibid.

a lib devert, qui de regula fidei fic scribit : a Regula fidei certa,notaq, effe debet. Nam fi nota non fit , regula nobu non erit, fi certa non fir ne regula quidem. Hæc ille. Et mox subiicn: b At facet Scriptura, que Propheticis & Apollolicu literii continentur , nihil est notine , wibil cereme, ve frultifimum effe nereffe fit, qui illu fidem effe habendam neget. Hacille. Deinde Scripturam elle regulam fidei, multis confirmat testimoniis & rationibus. Hæcrede Bellarminus contra Sch wenckfeldianos, qui privatum spiritum iactabant. Bellarmino multi affentiuntur : imo iple multis. Nam & ante iplum, & poll iplum, idem tradiderunt post Patres, de quibus diximus; Clemens Pa-Christi 1047. pa L cuius verba funt: c Non fenfam, quem ex-

c diff. 17 c. 14. dicitur hic apud Gra. tian. Clem. I. vixit anno

trin/ tu qu auto fum ( teera Ides lis C Clir judi hilpe ipfat dio. per e rian

> infer bent 1470 clefia res o qua ex A tra

> > auti run ren fuit feip con

> > > tra

fum

trin-

randi omani

fupra

cletiz Scri-

biiplis

orita-

elfine

ie tra-

pficis

uam præ.

num.

licat,

z. Et

nus,

fidei

egula Hæc

, qua

nihil ceffe

De-

iltis

re-

os,

ino

n &

unt

Pa-

exin-

erinfecus adulteretis alienum, & extraneum debetu querere, aut quoquo modo ipfum Scripturarum autoritate confirmare, fed ex ipfis Scripturu fenfum capere veritatis, quum ex dininis Scribeuris integram quis & firmam regulans perivatis fufceperit. Idem docuerunt a Durandus, b Cardina- a prefat in nfis, c Gerson. d Conradus Sont. Clingius Scripturam vocat normam, vlnam, an 1 1 coroll. iudicem. e los. Acosta hæchaberverba: Ni- lu. H. hil perinde Scripeuram mibi viderur aperire , atque e decom ipla Scriptura. Trag dilinens, attenta, frequens q le- mun jub v. dio, tum meditatio, & collatio Stripturarum a- trag focie. mnium, summa regula ad incelligendum mihi semper eff vifa trag quod in caleftium orbium motu fieri amat, ve suprema fhera mobile rapiat fuomotu antich apud inferiores planetarum foberas, que tamen fuum ba- Poffeuin, Bibent obliquum & contravium motum. Idem bic et. bliother feleff. iam v (u veniffe videmus , vt (ummus vniuerfalis Ecclefie confentiu, de regula fidei, inferiores & pofferioves omnes ( etiam ipfos lefuitas ) in affenfum rapiat : quamuis illi obliquo fuo & contrario moru, ex Antichrifti schola nitantur. Nam quiscontra Chriftum & fummum Escleba confenfum agi fe pateretur, nifiex illa fehola?

Hinceft, guod Bellarminus, tanguam leuis autor, sententiam fuam muter in hacre. Illorum hominum leuitas & inconstantia mouere nos non debet; nec nouum videtur, li lefuira contra Scripturas, contra Patres, contra feiplos feribant; addo, nonnunguam eriam contra conscientiam foam. Bellarminus contra Schwenckfeldium, regulam fidei nullam

d locor 13.

lib. 2. cap. 25.

agnoscit, præter vnicas saeras Scripturas; Quum vero pro traditionibus non scriptis pugnat, docet, Scripturæsinem non suisse, vt esset regula sidei: deinde dicit, esse Scripturas regulam sidei, sed partialem, non totalem; atque ita agit, vt qui ardentes pruma manu collegit, quas nec dimittere voluit, nec retinere valuit.

At fi Scriptura fir regula fidei contra fpiritum Schwenckfeldii, quare non eft eadem regula tenenda contra spiritum Pontificium? Regula vna est, nec mutari potest : non alia producitur ad hunc errorem, alra ad illum refutandam, sed vna eademque ad omnia probanda. Quato igitur, quomodo potest lesuita refutare Schwenckfeldium? La probo, inquit Schwenckfeldius, que fpirirus mihi dictar. Eas, inquit lesuita, probo traditiones, que Papa mihi dictat. Ergo ve lesuita Schwenckfeldium reuincat, de regula fidei, convenire oporter. Scriptura, inquit, eft regula fidei contra Schwenckfeldium. Recte quidem. Sed quid fi Schwenckfeldius tuote telo verberet? Nam fi Scriptura est regula fidei contraspiritum Schwenckfeldii, regula hæc vna eademq; stabit contra traditiones. Nam traditiones illas tu quoq; iactas à spiritu profectas: quia & verbum Dei contendis effe traditiones tuas. Omne autem verbum Dei à Spiritu sancto est. Si traditiones tuza spiritu fint, tu spiritum tuum iactas non minus, imo multo magis, quam Schwenckfeldius fuum.

Etg cogt priu: pane Tu Sch perq mma relili Scrip lem, deise nibu fia eff verb bas, v quan quan quib nes fu feltar fidei mino ita on regul

> fuis re fit reg cogue per E nulla

riptis le, ve oturas n: atn colinere

fpiciadem ium ? n alia m reproefuita , inhi diditioefuita fidei, regue quietelo fidei a hæc Nam pro-

e tra-Dei a piritu , imo

Et

Er quia tu spiritum ja clas: quero, quemodo cognofcam, verum hie fit fpiritus Chrifti, an prinarus spiritus, qualis ille eft, quem iactar Schwenck feldius. Ad hune spiritum exami-nandum, de regula sidei conuenire oportet. Tu Scripturam ponis regulam tidei, contra Schwenckfeldu privatum spiritum: queros per quam sidei regulam tradiciones tuas exa-minabimus, si non per Scripturas? Hic lesuita reliliendo, nugando, commentado turbatur. Scripturam effe regulam concedit; fed partia-lem, non totalem : totalem autem regulam fideiselle verbum Dei in Scripturis & traditionibus. Arqui de traditionibus istis controuer-fia est. Non credo, traditiones non scriptus esse verbum Dei Per quam fidei regulam boc probas, vt credam ? oum per Scripturam? nequequam, inquir, led per traditiones Rem non z-quam postulas lesuita, ye traditiones suas, de quibus est controuerlia, prober per traditiories luas. Nonne feisti fures & lacrones mani-festarios produnts qui lucem fugiunt ? Regula fidei cerra, notag, effe debet, vel indice Bellarmino; traditiones nec certe funt, nec note: ira omnia apud illos incerra erunt, quibus nec regula certa eft

Veigiturezcos istos incertoso; in tenebria fuis relinquamus; Quum quærirur: quænam sit regula sidet? hane regulam duobus modis cognoscere possumus; vel per Scripturas, vel per Ecclesiam. Si per Scripturas quæratus, nulla alia inneniri porest, quam ipsa Pro-

phe-

phetica & Apostolica doctrina in facris litera descripta. Sin per Ecclessam quaratur; affirmamus, nullam aliam sidei regulam in Ecclessa conservatam, pradicatam, traditam, manifestatam per omnia Ecclessa Christiana secula, & successiones ab Apostolicis temporibus vique ad tempora Concilii Tridentini, quam illam vnicam, Propheticam, & Apostolicam doctrinam in Scripturis descriptam. Non dico, Ecclesia sidem esse regulam sidei: sed Ecclesiam conservasse, pradicasse, sideliter & constanter tradidisse hanc vnicam regulam, vt per restimonium Ecclesia cognoscamus.

quænam illa fit.

Eligant Pontificii verum velint, regulam fidei per Scripturas, an per Ecclesiam probari Si dixerint, neque per Scripturas, neque per Eccleliam, sed per traditiones suas; quid aliud referemus istis miferis, quam velibenter miferos effe jubeamus, qui per Scripturas conui-Ci, Ecclesia eriam indicium refugiunt? Si dicant, Ecclesia feindicio flaturos, modo Romanam Ecclesiam intelligamus: Respondemus, voinerfalis Ecclefiæ fencentiama nobis quari, nec Romanam excipimus. Nam Romana Ecclefiaad noftra vique tempora, non aliam luscepit regulam fidei, quam facras Sciipruras. Proferantilli, fipoffunt, vel vnicum restimonium, non dico apriquorum, sed vel ipforum Pontificiorum, qui Scripturas canonicas negauerit effe totalem canonem, seu fidei regulam : vel qui ad defectum Scripturarum

nim for fidelite aut for quis di quam lium T lam ift antcal

tam,n No pturas dicium fibi st Enang thema perfec ftram Arina co, q Aitutu ras: q hocel tur:q guunt pictat opus l fectos ftruct Script regula

Sin quæ fi literia

affire

Eccle mani

cibu oribu quatu

licam

on di ed Ec-

ter &

ulam, amus

gulam obari

ue per

laliud er mi-

onui-

Sidi-

o Ro-

onde-

nobis

n Ro-

, non

s Scri-

nicum

fed vel

cano-

feu fi-

prura-

rum

rum supplendum traditiones non scriptas, in sideiregula posuerit. Et quid magis infanum aut furiosum diciaut cogitari potest, quam si quis dixerit, regulam fidei in Ecclesia nunquam notam, agnitamque suisse ante Concidium Tridentinum: Certum autem est, tegulam istam, quam lesure se chant, nunquam antea suisse agnitum, nullo consensu probatam, nulla autoritate firmatam.

tam, nulla autoritate firmatam. Nos vero, ve fidei regulam probemus, Scripturas primum, deinde Ecclefie vniner fe iudicium proferimus. Scriptura inprimis hanc fibi autoritatem vendicat : quia qui præter Euangelium quicquamaliud annuntiat, anathema est: quia doctrina Dei integra est, &c. perfecta: quia que cun que scripta sunt, ad noftram doctrinam feripta funt: vnde ignurdoco, quodad nostram doctrinam à Deo estin-Ritutum? quia errant, qui nesciunt Scripturas: quia omnis impediamatia prohibecut, hocest, quicquid in Scripturis non continetur : quia Scriprura docene veritatem , redarguant herefes, corripiant vitis, erudiunt ad pietatem, vi homo Dei perfectus fitad omne opus bonum perfecte inftrudus: quod perfectos nos ad omne opus bonum perfecteinftructos reddit, eft regula perfects. Si ergo Scripturas consulamus, ipiz Scripturz funt regula fidei nostra perfect ssima.

Sin Ecclesia indicium expectemus, in illis, que superius à nobis producta sunt, testimonis,

niis, certum habemus Ecclefie confenfamil Sicenim Ecclenz doctores tradiderunt: Ecclefiallica regula est consensus veteris & noui Testamenti: e solis Scripturis examinationes funt petendæ; manifeftus eft a fide lapfus; & fuperbiæfignum, aliquid docere, quod non eft scriptum : in Millo debemus à Scriptural rum prescripro discedere : regula fidei est va ma, immobilis, irrefragabilis: conflitutio fidel est indemutabilist contropersie sidel tractan-de sunt tantummodo per es, que scripta sunt Ecclefia non est egrella de finibus fuis hoc est de factis Scripturis : Scriptura doctrina no-fira regulam figit : ab Euangelica, Apostolicaque doctina, nec vno verbo distedere lltet in facris Scripturis cuncta, que adificant, omnia, que erudiunt, feripia continentur: omnis municio noftra in facco eloquio contis netur: doctrina Prophetarum & Apoltolorum ideo dicinur canonica, quia regula effina tellectus noftri.

Hze omnia superius ex Ecclesia proceribus produximus. Pro regula sidei habeatur, qua hactenus pro regula sidei in Ecclesia habita fuit: non autem noua ista, incerta, mutabilis, consicta nuper in Concilio Tridentino, excepta à lesuitis ( ecquis vero nobis prassabit, ve non rejecta ista, aliam denno consingant?) quam isti sua tantum autoritate obtrudunt, sine Scriptura autoritate; sine consensu Patrum, de qua antenostra secula in Beclessa nihil fuit auditum, quaq; in hunc sinem

con-

confi

reuo

doce

tame

quali lisin

habe

mini

voan

quar cum mw,i

effere

milla

diner

hand

form

aure

mer

abin

tas c

cft.

uerit

Dica

ue

nlami

t: Ec

noui

tiones

fus: &

id non

prura-

eft va o fidei

ctan-

funtt oc eft

æ no-

·floliere liicant.

ntur:

onti-

Rolo-

eftin-

oceri-

atur

a ha-

nuta-

titio.

æfta-

nfin-

e ob-

con-Bc-

nem con-

conficta eft, ve omnia ad voius Papa arbitrium . reuocentur, quem in Ecclesia adorandum docent lefuita Quanquam autem leshitas fuperbum genus hominum cognonimus, hæc tamen incredibilis superbia cum paristultitia conjuncta ell, figutent de re lange grauislima, qualis eft regula fidei, figmenta lua pro oraculis in Eccletia habenda effe, quamuis nullum habeant antiquitatis confenium. Sic ergo prescribimus Tridentinus : Ecclesia officium & ministerium in co verlatur, vi regulam sidei voam, immobilem, integram conseruet: quam tamen ifti mutarunt : quid Ittis igitur cum Ecclesia Christi? a Expedite prascribi. a Apolog. mw,inquit Tertullianus, edulteris nostris; illam cap. 47. esferegulam veritatis, que venint à Christo transmissaper comites upine, quibes aliquanto posteriores dinerfi ifti commentatores probabuneur. Bandeti hanc regulam, & vnam, immobilem, irre b lib. de vir formabilem vocat. Hac igient oft illa regula gin veland. aurea, que veritatem Pontificiis tenebrisimmersam restituit nobis. Hæc regula Ecclesiam abiltis obseuratamenidenter oftender. Veritas eft, quæ cum hac regula confencie Ecclefia eft, quæ haneregulam immutaram conferuauerit. Hec fuccincte de regula fidei diximus. Dicamus cadem brenitare de ludice controuersiarum. Namex iis, qua superius produximus, expeditior erit harum rerum tractatio.

CAPVT

#### CAPVT VIIL

Corollarium de ludice controwerfiarum.

DE judice controuersiarum quoties disputant Pontificii; triumphas statim de cernitur Romano Pontifici. Sine hoc iudice Ecclesiam esse mutam, imbellem clamitanti nec autoritatem habere, nec potestatem villam, ne vocem quidem. Ac proinde nos miseros esse, qui controuersias religionis non possumus definire, quippe qui Papam, vnicum scilicet sudicem non agnoscamus.

Respondemus, controversias definiendi eandem apud nos remanere rationem; qua apud antiquam Ecclessam valuit. Velenim Epilcopi conuocabant Synodos intra luas diceceses, vel Metropolitani provinciales. Et si Ecclesia necessitas postulabat, plures Metropolitani in vnum cogebantur, non imperio coacti à quoquam, sed voitaris & charitatis vinculo coherentes coibante. Loquor de primis Ecclefiæ temporibus. Hæc antiqua conuocandi Synodos ratio omnis apud Pontificios antiquata est. Concilia, inquit Bellarminus, Romana particularia exoleuerunt, & in eorum locum Confiftoria Cardinalium fuccessisse videntur. Cognoscite igitur, quinam fint, qui Conciliorum vim autoritatemque, iplorum confessione, mutarunt, labefactarunt, & exoleram reddiderunt. Apud nos antique hac ratio viget, valerque. Si ergo de prouin-

Apolog.

ninc logu tion

null Nan gion uoc bus quo negi mna fub man tant pilce rat l Iude tant non nec fum Ro quie fliat ualu Cor Ecc inte fed!

uincialibus Synodis questio fit; fine fronte loquuntur, & scribunt, nullam esse cins rei ra-tionem apud nos, quum tantum apud nos antiqua ratio valent, que apud illos exolenit.

Si de generalibus Concilus loquantur, nullus in illis Romanus Iudex inuenietur. Nam antequam Romani Imperatores religionem susceptrant. Concilis que dam con-nocata sunt, que maiora erant produciali-bus; sicut erat Concilism Antiochemum, in quo Episcopi diaerfarum produnciarum conmenichant : & Paulus ille Samolatenus da-mnatus ell, inquit Eufebius, ab omnibus, que Eufeb lib. 7; Sub ccells funt, Ecclelis Christi, Num hie Ro- 69.25. manus Pontifex Index federar tantum re gella, scripterunt ad Romanum E. piscopum, sicut at ad Alexandrinum. Non erat hic locus Romano supra alios : quis ergo luder crat ? De judice mon dicemus : illud non alto fuille loco, quam alios Epileopos: nec connocale, neoprefiille; tantum allen-fum præbuille com reliquis. Quid enimiuris Romano effe potuit in Gracos Epileopos? quid in Alia & Oriente? At poliquam Chrifliana religio apud Romanos Imperatores in-ualuit, autoritas conuocandi Concilia generalia, & potestate conclina firmandi canones Conciliorum, ad Imperatores deferebatur ab Ecclefia, ab iisque exercebatur. Imperatores interes non erant judices controuerflarum, Le sed sicut Romani Episcopi eos appellant, cu-

actasan-

s dif m de-

udice

tanti m vlsminon

vni-

lendi

व्यव

m Edias.

Et a

etroperid

icatis

e pricon-

nrifi-

ırmı-

& m tuc-

inam

que,

pro-

uin-

#### DE SCRIPTVEIS.

stodes discipling Ecclesiatice. Quientergo iudex confrogeritatum? Ex antiquis regulam fidei fu

mus: es nos regula quali manti ducera cem control iftas intelligionta controverlas aurem Eccles one off, non diversa y constans, firmaque elle non dobit i non contro ner la Pulchre Terruttinon: . . Regula fide lib praferip. à Chella infinuta, milles haber apud n stiones, will quer hereles inte rericosfaciunt. C unius ab le reticis excitantur. Et quiz here ti ci fidem viram, perperpam, confiamem Beclefia, consumur euerrere, idicirco aduerlus harcricos Reclega diferrair controperfiarfidei fecundant regulam fidei. Offiid ereo Num Beclefiam dicimus elle indicem con-ronerliarum? Non dicimus quin ante nos nemo ita dixit. Eccleba reflixella non judex. Vos ctiris milis refice un levulalem, & în tora Indea, & Samaria, & vique ad virimas terras. Non indices effe voluit quas telles conflitui pla igitur predicatio tellimotuuti dicitur. cophetatum predicatio quid eft, nib teftimonium? Huic omnes Prophette tellimo nium dant, remissionem peccatorum accepturum per nomé elus, qui crediderit in eum Apoltolorum prædicatio quid est nist tellimonium? Non recipient tellimonium tuum de me. Vniueria prædicario Euangehi quideft mil reflimonium Christi ? Tellimonium

Christi

4.14

ALL S

E.10. 41.

iudi

erios

son

dex. tota

Uni

am

Christi Inquir Apoltolus ad Corinthios, con- 1.00 16. hrmanim fult in vobis. Practication grur Ecclenkreitimomumelt, & Scelenatellis Tellis a verifatis loquitur. Deinde in eadem causa quir poteit elle telle de tudes ? lam vero quain vinnetta Escleia perdicipo reflimentum fit, de Recleia reflis : Si qui soter Esclefizzo-mbro et cellat, henrin maiori loco lra-bendus en a guara utilista co? Cerre que unque in Ecclena excellactunt & columna videbantur, teltimonium antum perhibebant, teltes erant, non indices. Tragne fohannes Bapulla, que maier mon eff occus mer naies Tobant ? mulierum, non vente veiudex, led ventend : dandum tellumonium de luce. Petrus Apollos tilbişit. his nulquam dichtar index , ledeattrom tellis : ::: iffictionum Christis Ins Apoltoli emines res

ftes fuerant non tudices.

Sullusce issur index est rum? Est cerce. Quis igitur? Ille est ifti ferurunt; suios mandaro relin perhibent, qui teffim outum softim examinat & dinidiest. Nam quicung effindes contro Verliaram fidei, ericindez fider quis trouerfinde fides voi quertrur, quid fit en dendum index eff, qui pasell dicere, hoc t similar les transfers qui encountes remanerat: qui incredulos tudicas tronerais um de tide : el ffre. Qui vero index est dominus fidei nottra

2. Cor 1.24

fidei nostræ non est Petrus, non Paulus. Non dominamur tidei veltræ, inquir Apostolus. Arqui dominatur tidei, qui index est sidei. Ergo inter Ecclesiæ membra index inveniri non potest, qui dominus tidei innentri non potest in membra. Judex igitur de fide Ecclesiæ, est exput Ecclesiæ. Hoc ettam Pontificii videbant, ac proinde Papam constituunt & caput Ecclesiæ, et indicem de fide.

& caput Ecclelia, se indicem de fide. Nos vero affirmamus, Ecclesiam Christian controuerlis fidei non alium agnouille judicem guam Christum in Scriptueis sais loquentem. Clamitant hic Pontificii, Scripturom elle obscuram, indigere interpretatione vius & indice vilibili. Clament quantum volunt, ringantur, rumpantur ! at non aliuminucuient inditem in controuerfiis fidei. Vide-te primo, quamado illi, tanquam caci & amentes in lucs gladios ruant. « Scripturis Propheticis & Apollolicis nihil elt; inquit Bellarminus, certius, nihil notius, vestulvissimum elle necelle fir, qui illis fidem habendam effe negat. Quod ell certiflimum & norifficum, quomodo eft ta obscurum, vi non intelligatur, imo quomodo indicem querira vindetat controuerlie? Sed vere dicitur Seriptura certifica & notifica. Er controuerfie excitantucab hatericis; qui controuersias industria induxerunt, & quotidie augent; vt ex condicemetiam vilibilem inducant. Sed intelligite sophismatum artifices. Docemus nos, vel potine Ecclefie Catholice doctrinam

a lib.1.de verbo Del, & m tiis Scri Dei Ima

refer

eft o Ref fe.

inar

loci cun clei

que emi lex:

rege lus

> ragi uti d poß

nun Des que

gel

efe-

referimus, retinemus: Scripturas effe apertas aulue & manifeffas in pmnibus ad falurem seceffa-Aporiis. Qued leluire? Probant feilicet, multes Scripture locos effe obsentos. Et quis negat? inue-Deinde ad incautos decipiendos tale fophiieniri fma ftruere fulence Scripura in maleis locis e fide eft obleurs, ergo undex vilibilis elt flatuendus. ontiequentiam plane nullam ef-Responder consequentiam plane nullam esount obscure, sed sperre posta frant in Scripturis; inane igitur est hoc sophisms, ponens non causam procaula, propres quoddam Scripture illi in iudilocos obscuros, sudicem esse statuendum de locis aperto. De summa Scriptura tum perspis loiptutione pecellaria magnus elt ancique Ec enitate in necessaria magnus est antique Ec-clesiz consensis, a mor inque Augustinus, a lib de spir. qua aperts in Scriptura posita sun , maenicottures Elir.cap.33. n vominminia, que continent vitam mareig. Clemens A-Videlexand. b Nelle, inquit, relation est verbum, b Protropt.

lexest command, orangem illusofice horizoides, and
less est invervo Commercia, fasticamental falation. Ad
regentrationem. c Chrytoliomus, aposed, un c Hopily.

quit, & Propheta omnia canfectrant manufastation. & a-TUFIS quit tiffiben. raque, qua prodiderunt. Expefeerure emnibu, vel noatti communes orbis doctores, ve per fe quefq, bifcere non erie? Scrirfir sinrtex Artinum. Cui non manifest a quarting in Enanlim-

Respondeo secundo, non posse istor hoc

mus nam

fophilimate probare, talem indicem de pruris flatuendum in loca objetutificois bat objetutitas, interpretes quidem eile farios, non autem indicem s profunda Scripturarum cru potellatem ali cis alicume, i gnitionem, ve v lant. Scriptura interpresitione indig clefia igitur per or buit & habitura puic, & habitusta est, qui obsente loss nante Sedquid hocad judicem? Nam interpretes lpfi indices habitifum Scriptura-quin, quas exponunt; negue Lomanui Pon-tilex interpretum istorum index in Ecclesia tiker interpretum istorum suder in Erclest ynguam est habitus z museo minus ipsirun Scripturarom in a : nemo enim potest cife index carum recum, ques non recte cognone-rit. Itans per splos Pontificios canones diffingultur jurissickie a sciencia interpretandi; se furissickie Rom Pontificibus; at interpretandi sciencia interpretandi sciencia interpretandi sciencia interpretabus desecur. Quiun ipi tur longe aliud sincaulus forenses audirealiud lacras acripturas trassure, canques ipli Pontificii Romanos Pontisces cum aurissicione lut, se dignitatii apica, quam vocaure, ad canlua, & dignication de la cras vero las fotendes llateunt, ad la cras vero ras exponendas non Romanos Populares exponendas non Romanos Populares la cros interpretes allego ant. De qua re

a diff.20

rum apicem non funt adepti, in foquihog Gis fi color Romanam cecebatur, matrouer-

ue

a Theodoret. bis: bist.lib. 1.00,7. bent

In Concilio Niczno, Configurations judicem controuerliz accurate descriplit his ver ations but Ferran feriptam Buangelisi enim antiquorum Propheterum era plication Catholic tholicz fidem ita propolu fraudes luculenter preperterit. I. Indilputs tionibus rerum diningrum docer fanctis tus doctrinam elle perferipram. A quo ignut spiritu est docteina Tridentina, & verbum hoc non scriptum? . Enangeliei, & Apo-Stolici libri, & Prophetarum oracula nien nos instruunt: Seriptura igitur Prophetica & Apostolica est regula identoralis, non partia lis, vrifti innouatores obganniume. Oud nimplepenos milituit, non tineum ex parte. est regula completa, non partialis, 3. Sumen-das este docer ex dices dinini Spiritus explica-tiones quastionum; Dinina ignur Scriptura, ve lex Christi dictara à Spirité lancto, ad o-mnes fidei controuertias definiendas sufficit : quia error potest essent dictis omnibus, qua pon funt dicta fancti Spiritus. Heceft Carholica Ecclelia lementia, qua per successiones. Episcoporum confernata est, & retenta in Ecclelia, viq; ad Concilium Tridentinu Ecclesis nec aliam regula, nec alium iudicé in contro-nerhis de fide agnouir preter factas Scripturas. CypriaCy bum, gia: 6 rum te

bac not 100 iudi tam quat pion Pap fam in te fiant

3

Cyprianus sic docet: a Legat hic ynum ver- a ild, de Babum, & in hic mundate medytetur Christiana resi, prism. Christia gio: & immiet ex bac Seripsura simulum dostrinarum cegulas manusses, & him chasti, & buc reaerti,

C. b Ne. b lib. ladiji veritas noftribune 6 nostrikunc (inchum Parcem vel cacem huit dicent, vel delicum senem, vel indoctum, ve ionidum Papæ dette Catorem, qui quum c iudice controuer narum ex professo disputa rie, ranto lese labore sargant quatendo, nec tamen hunc judicem in terrir ingenerit. Ac quam sacile Papam controversarum indiceso. pronunciare powellet, fi them udicem Ecci na rune agnouisser? Huc leinitas doler, quo Papara penitus excluserir. Exclust omnino quam in sessis sudicem controversarum d tuc leinites doler, quod : lerit. Excluse omnino. fide inneniri nullum polle profiteatur. Sen-fum Eccleius illius feculi magna fide refert. Optarus, Papam non habitum faulle Christi in terris Vicarium, non judicem controperfiarum, non caput, non or Ecclelia. Hacilunt recentia fratrum figurenta, antiquis Patribus inaudita monlira.

danupt & concupifc

c Confest lib.

13.cap 23.

Augustinus codem modo, quam de troneiliarum indice differe, pullum i in Ecclefte agaolcit, preter reitum Cl controuerfie indit Ermot: folo of tonice b ad Criften. b Neg. he

clefiglism

underen. Dilette affirmat. unonem in Seriptum Pro-lalicis confinutum, effe te-

lecandă quam de omnium elelia. Diferte negat quem mdicem, quamuis, vt co-

lib.s. cap.31.

clesia rat, Nam orta

hemi

fuit in Ecclefia, nemind annum Christi Sacrunt modemena clesiæ Ca rat, vique Namigu orta fuillet

Ven

mod

Pont fuz v

born

1000

ptall

tifici

Ctan

lecti

ad vi

duct

cepift

The fl

Exg

prur

H8-

lam quia Romana Curia contranersia hanc contra Ecclesiam Catholicam suscep (nam quod contra nostras Ecclesias pugnan ferendum videretur, nili & noffie Ecclefia i hac re cum Catholics communionem babe rent: Itaque quicunque contra hos de ils re bus controuerlies instituent, in quibus com-munionem lubémus cum Catholica, non contra nos tantom, sed captra Catholicam etiam Ecclesiam pugaant) Quia igitur hano litem cum Ecclesia Catholica habet Romana Curia; & Pontificis mancipia sessita in en o-peram suam strenue ponunt, ys Papa habeatur Ecclesia os, & Caput, & Rector, & Rex, & fummus ludex in fidei controuerfis : illud nobis non obleruations tantum, fed & admirationedignum videtur, quod ifti, dum hao agunt, non fentiant, le Antichristum ipsis Ecclesia ceruicibus imponere. Quis enim non videt, hunc effe artizopolor, qui le in Ecole-fiam lupra Eccleliam, contra Ecclefiam, conra Scripturas statuit? Nam hoevereest, quod dicit Apollolus, den zunde eignde dade & Jen , de Bedrandien . Apollulus dicit eum leslurum eig or Jes, nonin templo tantum, fed in templum: non in Ecclesia tantum, sed in Eccle-fiam, contra Ecclesiam, & tanquam Deum fupra Ecclesiam. Quis enim est fupra Eccleham, nisi vnus Deus? Nonne igitur hic, qui le Supra Ecclesiam oftenat, seleranguam Deun oftentan Quem igitur locum Ecclefia Catholica vni Cheifto lemper lemant, ve fit Ecelo

2. Theff. 2. 4

erfin ifce

scom-, non olicam r hano mana

coo-

lex,&

m hæo

is Ec-

non

icele

con-

quod

ccle-

für Caput, & Rettor, & Ret, & Index. Huins-loci honorem Romana Cuita contra Eccle-fiam Catholicam Komano Pohinci defert. Vt nobis merto micandum videatur, quo-modo lefuita contra Scripturas, sontra Ec-clefia confenium, sam fordide Romano, Pontifici edulari possint, ve non conscientiæ sur inserant, de videntes, vinentesque in borrendam le precipitate rumam intelligant.

### Corolingiam de Traditions Terables.

T TAbemus contra Pontifici L'Ecclefie vocem, samque mon interruptam, de autoritate Scripturarum. Quid Pontificii contra ? Scripturas feilicet, & Patres is-Cant. Sed minifica eft horum honsman Dialectica; non enim concluduos; negae illad magnopere curant: jantum Scripturas, non ad vincendi spem, sed ad astentationem ad-ducunt. Sic enim colludunt: Cetere, san vere-ro, disponent, s. Cor. st. Teneto madisione, que accepiftie, fine per fermonem , fine per Epifalam . Theffal. 2. Sapientiam Inquimer inter perfectos, 1. Corin. 2: O Timorbee depoptum enflodi, 1. Tim. 6. Ex quibus locis Bellareninus concludit, Scripruras non sufficere ad salutem, sed requiri traditiones non scriptus; hot est, asiad ver-bum Deinon scriptum, que cum verbo seripro regulam lidei complest. Alii ex uldem lo-

tis Mille Gerificium, Roman marum; indocationem Same marum; indocationem Same marum; indocationem Same marum; indocationem Same fe en ter confi Richard Hac Sc tici con eadem Eccl

a Seim pro Vingio Rog. Rom, direct. I.

hannet

b act. Condl. b 17 Bofil. e ibid.

iplis Pontificibus es

Tertulliano, Athan dio, Augunno, in qui tamen frente pergunt Pontificil. Quia ig è Scripturis mitil imbent, ( our tesum ) tulliano lo quemer, Scriptura degat, qu don nome de infiguis el impadentia, ade

antie Pon

Dei

fcrip

tio o

dim

mn enio

nal fia

culiaris, contra tellimonia consertunt Nos teros quanquant defide Patresat bilines endines hacagi Humus earidenciam ron fumen ade manlores Celingues ira gu-Spiceco hac controllers, lieut de in 2-to 4 num quidem sellmanium thane vique diem proculerine archate poline, iu Scriperis antiquorum si Pontificit, que pr fide & moribus m Deinon Dei feriptum te s. Heinefententieta tio conflabit à li monféremen, que modo Patres de traditionibus dispurare loteans.
Traditionis vox varie apad Parres sum

adala cribici

orum

Traditionis von vari tur. 1. Tradicionem vocant doctrinam tra mnes Ecclefie fucceffiones fernanda eft. S enim perpetuns ille ignicalitaris, qui dec veneras, per facerdorum facectiones to femperante Dominum inceredebants i doczena 4.9.in Lmit. celefra confernata, ab Ec-

L. Cor. 11. 24.

a lib.g.c x.

ibid cap 3.

bid.cap.5

clefiz Patribus Ecclefiz filis tradita cradita vocatur. Quo fenfu Apoltolis tradiciones vocatile detidam à Christo acceptam, Eccle-fiz traditam. Ego accept à Christo, quod & vobiteradidi, Sichengus; à Nauperalist dif-positionem salutu sognatium, quam per ros; pa postionen saut Garages, quae per sus, pa quoi Eugestum peratent at not quod quiden tant praconidu<del>ctume, posta urro per Dei voluntatem in</del> Scripturis tradidennis. Hacelle, staque prouccat Ireneus ad Epiloporum Romanotum fuccessiones, qui hanc traditionem integram tum conservabant. Sie enim alt: Traditione, qua est ab Apoficio, fic fe babente. & permanente spudner. Permanebarigitus bectradițio apud Ecclelium. Apud quosautem bectraditle A-postolice doctrine integra conferuata est, apud cos non dubia manchar Ecclesiz nota! quam notam ponicirencus, non intraditio-ne limpliciter, led in traditione. Apollolica doctrina pura, ab. Epileopis orthodoxis in Ecclefia confernatz. Atque hine fraudem eo-rum exploratam renemus, quum es e Patribus pro fuis traditionibus proferant, que ab illis afferuntur pro doctrina Apostolica per ministeria Episcoporum Ecclesia tradita. Hicer-tor animaduersus, plutima Patrum testimo-nia à Pontificii pranedetorta oscuder.

2. Obsernandum prezeres est, traditiones à Patribus læpius pro externis Eccleliæritibus vlurpari. De qua traditione Augultini lentenb epif. 118. tia celebris ell huiulmodie b Quenon fripra, fed tradits cuftodimme que quidem toto terrarun

prico lu vel luberr meri: alcent di am que pe Augu niis, q Augu præle pacis pe dol tiones obstin rebus te,nec genda hire ( cogita aut qu motio tigiol nibil cere nupe olim

firm non

obft cren

dior

luod s ent tunc atem in prodonorum regram ditione, Tanènu oapud itio Aeft, anota! ditiotolicz xis in m cotribus billis miailicertimoiones cibus nten-

orbe obfernantur, datur intelligi, vel ab ipfis Apoftolu, vel plenaris Concilis, quorum est in Ecclefia faluberrima autoritàs , commendata atq, flatuta retineri: ficut quad Domini pafio, & refurtettio, & afcenfio in calum , & aduenem de calo Spiritus fancti anninerfaria folenituate celebransur. Alia funt, qua per loca terrarum regionesa, variantur. Hæc Augustinus. De quibus variantibus ceremonils, quasille traditiones vocat, granifima est Augustini sententia, que contentionis funem præscindere poterat apud animos, veritatis & pacis cupidos, a Senfi, inquit Augustinus, fa- a ibid. pe dolens, & gemens, multas infirmorum percurbationes fieri per quarundom frattum contentiofam obstinationem vel superstitiosam timiditatem, qui in rebus buinfinodi, quaner Scriptura fancta autoritate,nec vniuerfalis Boolefie traditione, neg vite vorigenda veilitäte ad certum poffunt terminum peruenire (tantum quis subest qualifeung, ratiocinatio togitantu, aut quià in suapatria fic spfe consueuit, aut quia ibividit, vbi peregrinationem fuam, quo remotiorem à sui, eo doctiorem factam putat, ) tam litigiofas excitant quaftiones, ve, nifi quod ipfi faciunt, nihilrectum existiment. Hacille. Quaigitur de ceremoniis Ecclesiasticis contra Episcopos nuper excitatæ fuerant controuerfiæ, caldem olim suscitatas testatur Augustinus; qui nudioribus quidem verbis, non tamen vanis, affirmat hanc de ceremoniis contentionem, non à conscientia profecta, sed à contentiosa obstinatione, & superstitiosa timiditate; De cremoniis eius generis Ambrofii responsum (quo

manz Ecclefiz consucrudinem observare. quum Mediolani effer, aliter feciffe, acproinde moneret, in quacung; Ecclefia quis vivat, vi eius Ecclesie morem in ceremonlis sequeretur.) Angultimus fatetur, fe tanquam ex cce. lesti oraculo profectum suscepisse. a Ego, inquit, de hac sententia etiam at que etiam cogitans, ira semper habui, tanquam ex cœlesti oraculo suscepcrim. Infignem hane modestiam viri, infigni pietate, acerrimog, indicio præditi, propolui, vr moneamur, & nostro, & publico bono, parem Ecclefi's præftare. Sed videte veritarem contentionibus immersam, & fere obrutam, velut scopulum inter repugnantes fluctus extantem. Pontificii traditionibus non scriptis eandem autoritatem tribuunt; quam Scripturis def rut. Alij, vi ab hoc errore quam longiffime refugiant, nullum proffus locum traditionibus non scriptis in Eeclesia relinquant. Errant vtrique:neg; iftorum perniciolior error, contentiofam horum obstinatione excusat. Patres media viam ingressi sunt, quam finobilcum omnes etiam fequeretur, exoptatissima Ecclesiis pax redire potuisset. b In his rebus, inquit Augustinus, de quibu nibil certi fta. tuit Scriptura dinina, mos populi Dei, velinstituta

maiorum pro lege tenenda sunt. Sed ne in domesticis nostris contentionibus latentur inimici, attendite Pontificiorum imposturas. Patres non reliciunt omnes traditiones non scriptas. Nam que in externis ritibus

a ibid.

b Epift. 86.

quar verb prod nis 1 dunt bus Patr Patr dirio perf fidu

bust

omn

perr

prol

citari

fuis,

ditio (qu tres fcier faria bus

tra t

Scri

uert

retic

(por ptur pof doc

, Ro

cuare,

coin-

viuat,

leque-

x coe.

go,in-

cogi-

eftio-

ftiam

rædi-

publi-

idete

& fere

antes

snon

quam

quam

ocum

relin-

ICIO-

tioné

uam

pta-

In his

ifta.

uuta

oni-

rum adi-

riti-

bus

bus funt, quætoto terraru orbe observantur, omnino retinendas iudicant. In ils vero, quæ per regiones variantur, cuiusque Ecclesia more pro lege tenendum statuunt nec vitra lites excitari volut. Pontificij vero pro traditionibas suis, quædoctrinam continent non scriptam, quam tamen Scripturis ipsis conquant, & verbum Der vocant etestimonia Fatrum producunt, quæ de ritibus Ecclesia externis intelliguatur. Atque ita frustra colludum.

3. Observandum etiam eft, in traditionibus Ecclefiæ discernendis alium fuiffe apud Patres Ecclefiæ flatum, alium apud nos effe. Patresentin, qui conferuabant Ecclefie tradiriones, erant fideles, incorrupti, integri à fitperfficione. Itaque aliquando innocentia luz fiducia prouocant ad traditiones, nempe contra hareticos, qui, ve air freneus, quum ex lib. 3.cab a Scripturis argunntur, in acculationem conuertuntur plarum Scripturacum. Ad iftoshereticos convincendos, qui Scripturas fine tradicionibus insufficientes fuiffe clamitabant (quod hodie etiam faciunt Pontificii.) Patres Ecclefiz primitioz, ex fiducia bonz conscientiz, quod se dogmata Scripturz necesfaria per verbi mmisterium tradita) cordibus fuis fideliter retinuille crederent: ita respondent nonnunquam, ve dicant, fi Scriptura nulla extarent, tamen consincere fe posse hæreticos per traditionem, hocest, per doctrinam à pradicatione acceptam, tradia lib.3.c 4:

tamque. Itaq; Irenæus sicair: a Quid autem, fi neque Apostoli Scripturai reliquissent nobis, nonne oportet ordinem sequi traditionis, quent tradiderunt ijs, quibus committebant Ecclesias? Cui ordinationi assentiuntur multægentes barbarorum, sine charactere, & atramento scriptum babentes per Spiritum in cordibus nostris salutem. In quam sententiam Tertullianus ait: b Non ad Scripturas prouocandum esse, necin bis constituendum certamen cum hareticis, sed disputandum esse, quibus competat sides, cuius sine Scriptura, a quo, & per quos, & quando sit tradita disciplina, qua siune Christiani. Qui. bus verbis non contra Scripturas disputat, aut

b lib prescrip: cap.19.

hic, autille : fed hæreticos etiam fine Scripturis conuinci posse docent : quia si Scriptura non extarent, tamen doctrina Scripturarum tam firmiter fidelium cordibus infixa crat; vt per eam haretici facile conuinci pollent. Si tamen ab iftis duobus quæras, quomodo ipfi folerent refutare hæreticos? nonne per Scripturas? Negari non potest, hocab iis diligenter semper per Scripturas agi. Non ergo qui hac dicunt, Scripturas accusant quali imperfectas; nam de Scripturarum perfectione nihil addi potest ad ea, que ab iftis dicuntur : sed hæc di-Ca primitiui seculi fanctimoniam fidemque probant. Illa enim rum virginis Ecclesia florebat pudicitia, ve hæretica figmenta nullum in Ecclesia locum inuenire possent. At nunc fidelis illa cinitas ab Antichristo oppressa, violata, & nonnulla ex parte meretrix facta non

niam

ctiam

autor

mac.

fub A

bus.

dam

te: fe

viam

fiam

Atqu

ofter

à Pat

ipfor

ctas,

tifici

fas.

perft

omn

Apo

re,q

libei

tion

con

Aug

Con

nisia

tur.

rum

ante

nes

4.

eandem retinet in traditionibus castimo-

autem. , nanne iderunt inationi charairitum ntiam prouoen cum etat fiquan-Qui. at,aut riptupturæ arum at, vt Sitaofi foiptuenter ihæc ctas: laddi c di-

nque eflollum unc vio-

non

moam, niam, fidem, & fanctiratem, Huins rei ratio eft ctiam à veteribus perspecta & prodise. Itaque autor operis imperfecti in Mattheum, oblermar, non eundem futurum Ecclefiz ftarum sub Antichtisto, qui fuerat viuentibus Patribus. a Docet enim, Ecclefiam Christi quon- a Homil 49. dam variis modis distingui solitam a gentilitate: led regnante Antichrifto, nullam aliam viam reliquam foruram cognofcendi Ecclefiam veram nisitantummedo per Scripturas. Atque hac ctiam temporum tatio obseruata, oftendet, ex dinerlitate remporis traditiones à Patribus receptas, quas propter venerandam iplorum integritatem non habemus suspectas, longe alio habendas effe loco, quam Pontificias fub Antichrifto excogitatas & extrufas, non rantum suspicionis, verum eriam superstinole cecitatis arque infaniæ plenas.

4. Necvero in tradicionibus difermendis omnino negandum est, aliquas tradiciones Apostolicas in Ecclesia referuari. Dicam libere, quod fentio, paratus meliora monstranti libenter acquiefcere. Sentio, qualdam traditiones Apostolicas conservatas, semperque conservandas in Ecclesia. Nec enim frustra Augustinus: b Qued vniuerfatenet Ecclefia, nes b lib.4. de Concilis inftitutum, fed femper vetentum est, non Baptifm. connisi autoritate Apostalica traditum restisime credi- tra Donatift. tur.Hæcille. Sicprobat,baptismum paruulorum elle tradicionem Apoltolicam. Sicut & ante illum Origenes: Beclefia, inquit Orige- in 6 cap ad nes, ab Apostolis traditionem suscepit etiam parus. Rom.lib. 5.

Roman

postoli

Apolto

derunt

deren

nune, qu

tur, q

primit

aperte

endun

det Hi

fet, Not

leatur

tem tu

Ratio

quare

hoc,q

cueta

cedan

ftram

enim

ficas a

cas:

ftrant

deine

ne, &

reftir

Pont

ptur

conf

fenti

tant

lu baptismum dare. Ab Apostolicacciam traditione fulcepimus genuinum Scriprura canonem, & genuinum caponis fenfum, per veram pradicationem, fuccessionibus Ecclefia con-Gruatam. Hinc etiandiem Dominicam Ecclesia celebrat. Addam, quod Ecclesia patri-

bus & blis examinandum propono.

Apostolar 2. The fab 2. hac verba habet : Nonne meminifis , quod iam, quum apud vos effem, hac dicebam robu ? Es nunt, quid obftat, noffu, ve a (uo temporeretegatur. Nam myfterium iam operatur iniquitati, tantum quinunc obffat, obstabit, donec de medio sublatus fuerge. Ex his verbis Apo-Roli, Patres magno confensu traditionem Apostolicam retinuerunt. Nam vol quarunt, quid fit, aut quis ft, qui è medio tollendus eft, quod obstat, donec de medio tollatur, ne Antichriftus retegatur, quam is de medio prins sublatus fuerit : ad hanc questionem Patres magno confeniu respondent, hoc scilicer esse Romanum Imperium Romanum dieunt Imperium effe, quod prius è medio tollendum eft, quam Antichriftus conspicuus elle possit. Carech 15, lea lublato Imperio, Antichriftum tandem, in b in hunel c. eadem Imperii lede, fublimem extollendum, Apolo.c. 32. & vacantem Imperii fedem occupaturum. d lb.7. 6.17. Hac habent Cyrillus Hierofolymitanus 4 f q 11 ad Al. Chryloftomus t, Occumenius, Theophyla-Quis, Tercullianus c, Lactantius d, Ambiog lib 10 cap. fius e, Hieronymus f. Augustiaus g. Primalius h. Qui omnes vno confeniu exponent locum illum Apostoli de Antichristoin Roma-

ein 2. The [ 2 24/.

19. de ciu. Dei h in z. Thef. (al.2.

tradicanoveram a conm Ecpatri abet: effem. , pt 14 operabet,do-Apoom Arunt, us ch e Anprios atres telle tImdum offic m,in dum, rum. us 4 oylapro-

Pri-

spo-

toin

ma-

Romana vrbe Imperii loco fessuro. Ita hæc Apostolica traditio videtur, quam proximi ab Apostoli ore susceptam, aliis deinceps tradiderunt. Loquitur enim Apostolus tanquam dere nota: Nonne meministu ? Iterumque: Et nunc, quidobftat, nofin. Ergo de se nota loquitur, quam voce tradiderar, fcriptis vero lupprimit. Si quis quarat, quare Apostolus non aperre dixerir, Romanun Imperium deltruendum, vr Antichtiflus retegatura Respondet Hieronymus: a Si aperte audasterg, dixif a ad Algaf. fet, Non venier Ansichriftus, nifi prina Romanum de- 9.11; learur Imperium sufta caufa perfecutionu in orientem tune Ecelefiam confurgere pideretur. Hac ille. Rario igitur cuidens & conspicua apparet, quare Apostolus scripcis noloit committi hoc, quod de Antichrifti renelatione viua docuerat voce. Neque veremur, fi qualdam concedamus traditiones Apoltolicas, ne feneftram aperiamus Ponnficiis figmends. Neque enim quasliber pro libidine hominum impoficas agnofeit Ecclesia traditiones Apostolicas: fed que originis fue nobilitatem monstrantes, in ipsis Scripturis radice sua inherent deinde indubitara veteris Ecclesiz contessione, & non interruptis, non litigiolis Patrum testimoniis confirmantur. Oftendant nobis Pontificii tradizionem ex cam cospicuis Scripturæ vestigiis prodeuntem; ranto Patrum consensu exceptam, omnibus in youm consentientibus, nemine interim contradicente; tanta Ecclefiæ experientia, rerumque euentu com-

vncti

Hac

ftam:

& Sad Bafili

bum

nein

ipfi I

lent

guæ

num

Quo

bolo

mus

Eccl

nifel

Sor

doa

larm

doca

quu

tam

qua

quu

ferr

dei,

net

dei

eft

log

que

comprobatam; tantis rationibus communitam; & nos Apostolicam fatebimur.

5. Fit etiam aliquando, ve Patrestraditiones non scriptas nimium videantur extollere. Vtrecte intelligantur, æquissimam rem postulabimus Ira accipiantur Patrum verba, ne sibi iplis contradicentia politife videantur : & quum diuersa dicere videntur, sententia genuina Patrum ex iploru verbis disertis agnoscatur, non ex nostris commentis. Hæc monni propter vnum Balilii locum. Nam guzex Epiphanio, Tertulliano, Augustino, aliisve adferunt Pontificii, omnia sunt vel de doctrina Scripturæ tradita, vel de ritibus externis, nec attingunt hanc quastionem. Locus vero Bafilitaliquid videtur in speciem continere, quo incauti possunt falli. Et quia Basilii verba acrius vrgent Pontificii, quali traditionibus fuis propensius fauentia, is locus erit nobis accuratius examinandus. Verba funt huiufmodi: a Quem Ecclefia fernantur, & pradicantur instituta, partim ex conscripta doctrina babemus , partim ex Apoftolorum traditione in mysterio ad nos delata recepimus: que virag, parem ad pietatem vim babent. Hæcille:

a lib.de Spiritu S. cap. 27

> Respondemus, hune locum nihil protraditionibus Pontificiis sacere; quia loquitur Basilius tantum de externis ritibos. Quod quum observasser Chemnitius: Respondet Bellarminus, Basilium non solum ritus quosdam, sed etiam quædam essentialia reserre; ve confessionem fidei, id est, Symbolum Apostolicum,

munidicioollere. poftune libi 1: 8 tia geagnononui ex Eve adctrina s, nec Bafi-, quo rba anibus nobis uiufdicanbabe-Aterio

otrauitur Quod ndet quofe; VE ofto-

cum,

pieta-

licum, quod ex traditione habemus, & olei ynctionem in Sacramento Confirmationis. Hac Bellarminus. In quibus egregiè fophiflamagic. Nam quod de ole vnctione habet, & Sacramento Confirmationis: Respondeo, Basilium de Confirmatione nec vnum yerbum facere: fed de Baptilmo, & & de vnctio- a nein baptilmo: Hancautem ynchionem nec din obbe no ipli Pontificii inter ellentialia numerare fo. Bunlicustes, lent Corre Bellarminus iple hanc vu ctionem, quæ elt in Baptilmo, interexternos ritus connumerar lib.r. de Sacrament, Baptifm cap.25. Quod vero de fidei confessione refert, & sym- popor if 5 aibolo Apostolico, quod ex traditione habemus: Dicimus, confernationem Symboli in Ecclefia effe: ipfum autem Symbolum ex manifestis Scripturis. Et quantum hoc à proposito? Nam in Symbolo non continetar aliqua doctrina, que in Scripturis non habetur. Bellarmino vero, nifi pravaricari voluiller, aliqua doctrina non scripta producenda erat, qua quum in Scripturis non habeatur, fuscipienda tamen firstanquam verbum Dei, Quod nufquam facit. Fallere ergo voluit Sophista, quum dicat, Basilium quadam effentialia referre, ve confessionem fidei Nam confessio fidei, & Symbolum Apostolicum, non continet doctinam aliquam non scriptam. Deinde ipla fidei confessio, & Symbolum iplum, est quidem inter essentialia fidei: At Basilius loquitur de Symboli recitatione in Baptismo; quodinter externos ricus numerandum effe, quis

di royendu אפן דו צאמוסד ואו אפוסושה, אין georn auror Tor Bunklo-The Ted idais The zeion, &c. Bafiliss ibidem.

quis nescit? quis negat? Denique quiequid intelligat Bahlius per illa verba, divoropian mis missues. Pontificij causa cadunt: nam vel ipsum Symbolum intelligit, vel Symboli recitationem. Si Symbolum, nihil continet non scriptum. Quomodo igitur ex hoc loco probabunt Pontificii, verbum aliud non scriptum? Sin recitationem Symboli intelligat; de externis ritibus agit. Ita ex hoc loco uniil

adiunantur Pontificij.

Quoniam vero de Basilij sententia dispucamus, iple fui interpres optimus, exponat fe, & mentem fuam fenfumq; aperiar. In Scripturæ autoritate vindicanda nemo constantior Basilio: in traditionibus non seriptis refutandis, que doctrinam continét à Scripturis alienam, nemo fidelior. Epiftola octogefima docet, hareticos oblicere Carholicis trium hypostaleun doctrinam non este in Seriptura. Quid Bafilius? Num traditionem vrget? Minime. Arquifi quis alius, profecto hiclocus marime opportunus erat pro iactandis traditionibus. Sed Bafilius tradicionem reiscit, & con-Tulédam monet divinitus inspiraram Scripturam. Et apud ques, inquit, inuenta fuer int dogmata dininu verbu confonantia, bu accedat veritatis fuffragium. Atq; hocipfolib.de Spiritu S. adeos, qui Patru traditiones ia Cabar, fic respodet: 4 Sicut dixerunt patres noffri, ita & nos dicimia : fed boc non sufficit nobis , quod Patrum traditione babemus, nam & illi Scriptura fenfum fecuti funt. Hæc Bafilius, Illustrem ergo regulam hac de traditio-

a cap.7.

Balliu non q tradu quoti quid I ptura Æqui ftimo pemu nuina bent

bent Se Spect Sed à terut (crip) fuitæ ercue nera Patri appe tius funt libri Glio geni tans bet

per

trum omnium sententiis indicandum censuit Basilius: vt agnoscamus Patrum traditiones, non quia ita traduntilli, sed quia è Scripturis tradunt. Hæc Basilij regula incocusta maneat, quoties de sidei controuersiis agitur. Ergo si quid Basilius ipse tradat non secundum Scripturas, reiiciendum erit, ipsius Basilij indicio. Æquum profecto postulamus, ve Patrum testimonia secundum ipsorum regulas examipemus. Itaque quamuis hæc verba Basilij genuina este concedamus, nihil tamen exiis habent Pontisicij, quo doctrinas suas non scripturas.

ptas stabilire possint. Sed hune locum Bafilij viri dochiffimifufpe dum habent, quod non fint Bahlij verba. fed a quodam nebulone inferta. Nam quis veterum pefarias manus adulterantipurantiqua scripta, effugere potuir ? Neque enim foli lefuitæ interpolatrices & expunctrices artes exercuerunt. In hoc libro Balilii, fraudem ex diperfitate ftyli, olfecit Eralmus nafoeifimus in Patrum feriptiscenfor. Etprofecto quemuis appello lectorem cordatum, qui paulo attentius Bafilii fcripris affueuerit : non ea, quæ funcio medio butus capitis vicelimi feptimi, libri de Spiritu fancto, conueniant vel Bafilio, vel prafenti disputationi? Basilius ingenii acrimoniam indicii granitațe temperans, nulquam aberrat à Icopo, nibil habet incommodum, aut inconfequens : femper vigilar , femper fui fimilis decurrit.

Ą٩

equid mysas m vel oli ret non proferiligat;

mbil

ilpuipuipuntior itanaliea do-

tura. Iinimaitio-

pru-

cos, et: 4 : fed

labe-Hæc adi-

tio-

At hoc loco suscepta disputatio omnino perturbatur: aliud proponitur, aliud vero traatur. Et que propolitam disputationem sequuntur, nihilad rem faciunt. Primum medio, medium imo discrepat. Quavero initio capitis proponuntur; optime coffærent cum illis, que in fine tractantur; media autem, que inseruntur all dypacor, omniz impediunt, & initio, & fini plane contradicunt. Nam suscepra disputario erat, vr oftenderet, quam vim habeat hac vox ow : quum dicitut; ow to midual: & quomodo congruat cum Scriptura: πῶς σύμφονός ἐςι τῆχραφή: hæc difertis verbis proponuntur. Statim fequitur illa disputatio, de agraphis; eur disputacioni nullus erat hiclocus. Deindequum velut ad se redirt Bafilius, probat optime disputationem initio sufceptam. Docet enim in fine capitis, quum dicimus, ou To avoluale, nihil nostrum dicere nos, sed loqui ex canone Christi. Probatetiam rem iplam, fententiamg, elle Scriptura: etli verbanon fint; certe verbaeffe, quæ eandem vim habeant. Probat postremo, verba ipfa effe in Scriptura, idque ex Apostolo. Ergo inutiliserar omnis illa disputatio allayeapav: vt, nifi hæcab alio inferta intelligantur, Basilius sibi coharere non possit; nec Bafilius Basilio reconciliari. Nam qui gravissimum doctrinæ caput probandum è Scripturis susceperit ( quod hoc loco suscepit Balilius, æqualitatem scilicet Spiritus fancti cum Parre & Filio) quid huic negotii erit cum

agrap Deine nis, le auten tionfl

Quid Et Bafili lone ritabs veteri denti pris. flagici interf noftu gendi antiq vider corur palan denti mus. cunt: inferi mend tecti

> Chal prima ctetu ptam

agraphis? cum traditionibus non scriptis? Deinde disputat Basilius, non de ritibus exteranis, led de granissima sidei controuersia. Hæc autem; quæ inseruntur de non scriptistraditionsbus; sunt omnino in ritibus externis; Ouid hæcad controuersiam sidei?

nuino

ro tra-

em fe-

m me-

initio

tcum

n, quæ

unt.&

fusce-

nvim

דש שו

riptu-

s ver-

puta-

s crat

it Ba-

o fuf-

m di-

icere

atet-

uræ:

ean-

erba

Er-

gan-

Ba-

riffi-

ptu-

Bali-

um

um

gra-

Et ne cui forte mirum videatur, quod in Bafilii scriptis verba quadam ab aliquo nebulone, improbo frudio, fincinterpolata: non eritabs re, fi digreffiuncula hocloco referamus veterum hereticorum audaciam; & impudentiam, in corrumpendis antiquorum scripris. Ita facilius intelligemos Pontificiorum flagiciolas imposturas, artesque ab ipsis inferis inter fumum abyffi euocatas, que nunc infano ftudio à Tridentinis exercentur, in expungendis, refecandis, interpolandis feriptoribus antiquis & recentibus. Incredibile equidem videri poterat, quod de antiquorum hareticorum improbitate legimus, niceasdem artes palam à Tridentinis multo maiori cum impudentia arque audacia tractatas hodie videremus. Ita tandem intelligimus qui fint, qui dicunt : Percustimus fcedus cum morte, & cum E/a.28.15. inferno fecimus pactum; quia posuimus mendacium spem nostram, & mendacio protecti fumus

Testatur Cyrillus Alexand Epistola, quæ in Chalcedonensi Concilio habetur, actione prima, Athanasii Epistolam ad beatum Epictetum, rectam sidem continentem, corruptam tamen ab hæreticis; in caque quædam

effe inferta, arque immutara, ab Athanafii fent tentia aliena. In Concilio Florentino Gradi hunc ipfum Baliti librum; de Spiriru fancto, corruprum queruntur. Latini fic respondenti Ex vetufillimarum veltrarum Synodorum actisapparet, corrumpendorum librocum vitium & malignitatem apud vos, à nostre religionis hollibus ortum fuille. Præterea hæreticis studium fuisse corrumpendi Basilii, constare potest ex quarra actione Concilii Nicerii Secundi. Nam Patres in illo Concilio haretici, pro adoratione imaginum pugnantes, Bafilium obtorto collo trahere laborabant in eam sententiam, vt scilicet libro de Spirita fancto, cap.30. dicat, honorem imagini exhibitum, ad prototypum referri: quum de imaginibus per totum illum librum nihil quicquam, vel vigilans, vel somnians protulerit Bafilius. Hzcideo protuli, vt qui dixerint Bafilium corruptum alicubi ab hareticis fuiffe, nihil noui dixisse; imo vero cum magnis autoribus sensife videantur. Et ratione maxima hucadducimur, quum manifestarios suppostores, velut in flagranti plagio deprehensos proferamus; neque nouz funtifizartes apud hareticos. Narrat Ruffinus in Apologia pro Origene, incredibilem hærericorum audaciam in istis criminibus deprehensam. Exempla nos quædam ex Ruffino fubilciemus. Clementis libro, qui Recognitib inferibitur,ea funt ab Eunomianisinsetta, quæ Ecclesiasticaregula omnino non recipit Eadem de Clemen-

tis Al nyfii pulfu Dion rum tunt; cum tem l plena fe viu rent iam, ni Ep liter fucti Cti ex Dam polli tion prest naria leger verb libel rum codi dice bail plit, rece

quæ

alii len o Graci fancto. ondent orum a cum vitræ rellhæreticonfta-Niceni hæreties, Baant in Spirita iexhieimaquictulerit nt Bafuiffe. is auaxima ippoenfos apud a pro udaxem-Clelunt are-

nen-

tis

tis Alexandrini libris narrat. Eadem de Dionylis libris; propter quod Athanalius compulfus erat, apologeticum prolibris eiusdem Dionylii scribere. Maxime vero illa harericorum impostora in Origenis libros inualuetunt; vode & Pamphilus Martyr Apologeticum etiam edidit pro Origene. Origenis autem Epistolam profest Ruffinus querimonia plename Conquecitur enim Origenes,quod se viuente, libros suos corruptos edere auderent haretici. Hilarius Pictauienfis viuens etiam, vidensque, idem paffus eft. Inter Cypriani Epistolas hbrum Tersulliani reprehensibiliter feriptum, inquit Ruffinus, hæretici infefuerunt. Adiiciam, inquit Ruffinus, vnius fa-Cti exemplum, quod eft memoria recentioris, & quod omnes veterum fabulas vincara Damalus Episcopus, quum de recipiendis Apollinarianis deliberatio haberetur, fidei editionem mandabat conferibendam cuidam presbytero, cui editioni subscriberent Apolinariani. Quum in ea hominem Dominicum legerent Apollinariani, offenfi, nonitatem verborum acculant. Sed quum in Athanasii libello eadem verba oftenderentur vni corum, ille, quali iam perfualus, rogauit fibi dari codicem, quo & aliis ignorantibus, & contradicentibus, satisfaceret. Accepto codice, verbailla rafic, deinde eadem verba rurfus scriplit, que raferat. Codexredditus, simpliciter receptus est Mouetur iterum de iisdem verbis qualtio; ad probationem codex profertur: inueinueniuntur verba, sed super lituram posita: fides Codici derogatur. Sed quoniam hac viuenti facta funt. & à viuente, fraus perspecta & nudata cft, & infamia in sceleris autorem redundauit. Quod fi tot actanta auderent haretici in vererum scriptis adulterandis, quis Balilium inradum iudicabit? Imovero, quis potest Patrum scripta tam impudenter ab hereticis deprauata, fine Bafilii regulailla aurea fuscipere : Patrum feilicet tradicionem recipiendam, non quia Patres ità tradiunt, fed quia è Scripturu eradunt:

Hæc diximus, vi Tridentinorum immanesimpofturas in corrumpendis, expungendis, & interpolandis vererum monumentis obseruemus. Nam isti antiquosistos hæreticos,in mendacio magistros, sequentur; imo Diabolum, mendaciorum partem. Neque Basilium ideo tespondemus corruptum elle, quia putemus, verba illa elle contra fententiam nostram, aut pro Tridentinis; sed quia verba illa Basilij non coherent cum reliquo Basilio. Vera quidem sunt, que ed loco inseruntur; de ritibus externis non scriptis : vera funt hæc, quis negat? Dicit Basilius, que in Ecclesia servantur, & prædicantur institutas vel ex doctrina conscripta, vel ex traditione effe. Que verbafic resolui possunt, vt que dam dicat effe, que feruancur, quedam que prædicantur. Que prædicantur, elle ex do-Arina conscripta: que seruantur, ex traditione. Ita ex hoc loco nulla probatur doctrina

rum, qua: mua rium gilan dero dodi Balili Bezz mnar quam profit terqu dilcip contu mera

non

docu

conti

tem I

abali quid nihil negat fcript Quæ ptis a lius, q

vider

ofita:

C VI-

pecta

m re-

thæ-

quis

quis

bhe-

ipien-

riptu-

nma-

genentis retiimo

eque

elle,

iten-

quia

iduo

inle-

vera

æ in

ione

quæ.

quæ

do

rina non

non feripra. Si quis putet Bafilium (ve demus hac elle Bable ) non reche de externis ricibus docuiffe, quam rieus illos ita cum documa contulerit, ve veraque dicar parem ad pietatem vim habere : Respondeo, non esse mirum, fi ca nonnunguam Patribus excidant, que aliquendo in (criptis nollrorum hominum inveniuntur, quamuis nec male fentienrium : & ail doctring puritatem plurimum vi-gilantium. Quisenim in bocnegorio Theodoro Beza vigilantion qui rathen codem modo disciplinam cum doctrina contulerat, quo Baliliushoc low, vel quicunque hac feriphe. Bezz verba, Bafilli verbis parallela, fune hæc: da tratt. con-Si que (bancdesciplinam) vel per se ve malem, da sra Eraftum, mnare, vel nobis eripere constur, illam non menus, de excomm. quam ipsius doctrina desensionem à nobis desert posse profiremur. Haville, Nimio fortalle affectu vterque de traditionibus non scriptis. Nam & disciplinam illam, quam Beza cum doctrina contulerat, intermaditiones non feriptas numerandam elle conftat.

Eligant iam Pontificii, verum velint; hæc ab alto inferta, vel genuina elle: fi inferta funt, quid vegent adulterata scripta? fi Babili funt, nihil habent, qued nos negamus. Quis enim negat ritus disciplinz externos non elle conferiptos, aut in Scripturis expresse contineri? Quecunq; autem de traditionibus non scriptis aliquando vel dixerit, vel scripterit Basilius, que incommodam sententiam continere videri possunt: ca retractat Basilius, tractatu

de Fide; quo loco lic feribit: Manifelta eller lāpfus à fide, & fuperbia cérci firmum argumentais pel regiere uliquid vorum, que feripe a faut, bel quis-quam, quodnon est feriptum, introduceres, Apoltola vehementifime boc prabibente, exempla humani te flamenti, eninec detrahere, nec quirquam superal dere lices, trag, & volem omnem, & cogitationen alienam à doctrina Domini noftri semper & obique fugiendam, monet Bafilius. Deln de lubifeit hæd verba: Propofico fiquidens, quod nune traffensus, plurimum diferepante ab gi cafibus, in quibus aliter aliquando, vel feribendo, vel dicendo prouesti fu-mus: qui estane refutario barefis, er faburrfio Dis-bolica fraudicagebarus, nune vero fana fidel confesfio, & simplex as genuits manifestatio proponitor. Hae Basilii verba, tine dicannus continere te-tractationem superioris sententia, fine cinfdem pleniorem, acluculentiorem declarationem; illud cerre conflat, Bafilium, victinque in Polemicis contra harericos traditiones aliquando non feripeas adhibendas putarie, in controuerfiis tamen de fide, omnia penitus reiiclenda iudicare, que non ex manifestis Scripturis fumumur. Iam vero quum tam diserre, cam accurate iple mentem suam expli-cet; quis de Basilii sententia dubitare porest, nill qui veritate refecta, contenuosam obstinationem vaicum libi kopum propoluit? In Balilio vindicando longiores fuimus; quia quem Adnerlarii, ad oftentacionem, & foeciem plurima Patrum nomina producant, laruss scilicer, & strammeas imagines antitat. not ri b THE nor fam mu Sec trõu

diffe

gine

femp Patru patru maic fimu putat fenlu delia querum, ad mentiendum terrotein meticuloss, de imbellibus e non ferendum videbatar. si nostrasgnaud, vel vnicum exantiquis
nobis eripi patereinas. Indigaum enim videtri polite, si dolus de improbitas Aduersanotrim in peruerrendis Patribus plus valeret,
quam industra nostram en, vi coldem honotemus, sitelligamus, de vindicamus abinefamia errotum illotum, à quibus ipli se immunes, de indiolatos, maxima sua cura de vigilantia presisterant. Hacterias de autoritate
Secipturardum, de respita side, de ladices ontrouersatum, de respita side, de ladices ontrouersatura, de respita side, de ladices ontrouersatura, de respita side, de ladices on-

### CAPVT X

iultio-

itus Ais

di-

pli-

lo lo uia

#### Di erroris wigines

De origine errorum în controuerbit, quas tractandes suscepimus, co tibentius disputabitous, quia Pontificii contra nos semper obnicere folent religionem, lensurque Patrum, at matorum nostrorum vi nos à vin patrum nostrorum aberraste, îmo vi nostro nudicio omnes matores nostros damnatos instimulent. Necessaria igitur videtur hac disputatio, vi postquam Ecclesie Catholica confenium aperuerimus, quan qi nostra cum Ecclesia superiori comunio costeti cognoscamus indem qui nam si nostra cum enima recepta doctrina defeccint. Ac quando hic

hiedefectusinnomeric Itanan folum noftes communio cum Ecclelia antiqua, fed & Patrum nostrorum communio cum Romana Ecclesia constabit. Que quidem Romana Ec-clesia in maximis tidei negocits, veritatem contra Romanam Curiam egregie confirmauerat,& conferuaverat. Quum igitur confi-terit patres maiores que noltros in fide acreligione Romana Eccleha, communionem retinuille cum Ecclesia antiqua: Aduetfartino-firi nibil cours nultramonibil contra parrum noftrorum fidem producere pollunt, milirecentia quadam Romana Curia detreta i qua quia in Ecclesia recepta non sunt, autoritaremapud nos promerer nullam pollunt. Nos igitur, vt & maiores nostri perpetuam Eccle-liz doctrinam lecan sumus, que doctrina ab Ecclesia primordiis vique ad patrum nostrorum memoriam, sum antiqua, tum vero Romanz Ecclefiz territlime tellimonia habet. Aduerlarios denique nostros, vreunque antiquorum nomina iactent, originem erroris fui non ab Ecclesia , sed à Romana Curia traxisse constabie.

Vrigitur erroris huius origo aperiatur, non est huius mali antiquitas altius quarenda. Ignobile monstrum est in ipso Conciliabuso Tridentino nuper narum. Quamuls enim has artes antiquias hareticorum inteniamus, vi traditiones non scriptura, ex issem Scriptura locis proferre consucuerint, as quibus hodie Pontificii eas colligunt; quia ramen nobis

pro-

prop qui u

roru

facio qua

te T

mus pria

men

prob

tuer

hab è Sc

qui

vide

obr con

tam

fice

run

ard

gra

ltac

tio

ptu

lati

ho fer ana Ec-

eli-

re-

noam

elerab

toloet. iti-

fini

ille

ida.

has vt uz

die bis

rO-

propolitum hoc loco elt, originem corum, qui in Romanam Eccleliam fubreplerunt, errorum observare; antiquos hareticos missos facimus; acersoris huius originem notamus; quem primum to Romana, qua sie dicitur, Ecclesia, locum inuenera; quod profecto an-te Tridentini Contilii tempora scultra quari-mus. Nam Eccium, Prierium, reliquos que, qui primum contra Lutherum disputationt, commentum hoc latebat. Nam que è Seripruris probate non potueruntilli, ca tom fiib Eccle-fie titulo incenant. Que cunque Ecclesia statuerat, ita rum defendebantur, quali parem haberent vim arque ampantatem cum ita, que è Scripturis manifellis producta fuerant. At qui in hacacie deincepe increfferant, quum viderent canam fram verbi dimni gladio confossam, illustribus Scripturz testimoniis obrutam: vt inane Eccleliz nomen contra tam manifeltas Scripturas non videretus iuf-ficere: hoc randem commentum excegitarunt, vt. quia nouas scripturas condere, opur arduum videbatur, magis compendiaria via graffari, verbum Del verbo Dei opponerent. Itaque duo postulata sumunt: Primum, tradi-tiones Apostolicas esse verbum Deinunseri-ptum; ac proinde cum verbo scripto pari renerentia ac fide fulcipiendas. Alrerum politilatum, quod fumunt itidem, non probatt, hoc est, Quicquid Romana Ecclesia tener. seruatque, quod non potest probari è Seripturis, illud pto Apoltolica traditione haben-L 3 dum

## 144 DE SCRIPTION

dum effe. Hoeillud eft, quod Bellarminus in quinta traditionum regula fic profest: 14/ dubio credendum ella ex Apofiques traditione scenders, que protat babeiurspière Eccles. est interta, & communata successio ab sp Er fubiungir : Oma defecte serra faucefternan bus alĝis Esclofius prescriptam su Romanas, ideo i Leftimonio buna felius Brelefia funis parest cersu argumentum ad probandus Apolialistas traditioni Flee ille. Arque ve tentum istorum home-num certure tencamus, Perci i Soto verba et-iam in candem sententiam Audiamus; Infal-libila, inquie, eltregala, & Cathelica; Que su linarie esta estrationario taliborios (friprio gran babentur, alle ab Apokolic effectadi a. Et empinerat : oblavonom factifico ditare, in l acationom Saulterani, merita e person, primation, omani sentulico, contrasciunico Commendant come tem personant lacer-

Videmus ergo quam pecessaria Aduersatis nottis se bac de traditionibus non scripris contentio, qua multo negotio causam Pontisciam stabiliste qua omner illas cognationes, omnem illam inhilimentem, qua extollitur aduersus cognitionem Dei, omnia denique ittorum infomnia, canta cum considentia ac secuciate recipienda docer, ac si in Scripturis exprimerentur omnia. Num quis mag mel que tam clel ca Scri fele flim

> qui nes qui qui effici inc

tel tro Eg

ali loc tic

vs P B

nem in Spiritum fandum contucogitate potuit, quam vt quæcunque profanis hominibus placuerint, ea omnia n landa, tam veneranda autoritate in Ecalere debere affirmet, ac fi Spiritus lanognata ab ore Dei profecta. & in facus puris depolita forenti Quo impadentius in hacse incrat Antichullus, verba & inafta verbo Des conferens : quoq; magis renelatus homo ille peccasi, & filius perditioponés lefe, arq; effe é aduerlus Deum, e in templum Dei, lupra Ecclebam, tanuam Deus sedeat (nam qui verbe traditionesq; lime ab Eccleffa recipiendas madar, ranqua verbum Dei, nonne is supra Ecclesia tanquam Dens ledet?) quo, mqua, nuttohus lefe offert Antichriftus; eo certe maioré nos fidem industriam qua defetre debemus, viri Arademis aiere postidem perpolitalocordism in hocabolachen re seculo, veritate nobis eripi patiansur. De cotroverles Pontificies aliter fortaffe judicăt alii: Ego vero, ve o leatio, fatear, nulla existimo, nec in regno Pontificio, nec apud quolcuba; alios hereticos, tá perdiciolam leoté iam, vilo feculo muslaille qui caelt, q hod e fab tradition i nomine proponiture In qua Potificio A traditionibus puguat, nos p Scripturis, illig verbo luo, nos proverbo Des illide honos Pape folliciti, de ciofde autoritate, amplitudine, poteffate; nos de divino honore. Neg; in. nobis cocedivolum", quilis negam", tanti faern leripruris honore ma vindicam . Itaq; vel

nus in Tá fra

righ Ioma Omi

iofal acess

i pri

tione lacer

Ha

lcriulam gua-

on**u**-

qui

apud peruicaces auditores facile conflare po-teft, quinam fine, in quibus regueramor veriestis, quinam fine etiam, quos ipiritus erroris, & efficacia deceptionis transucrios abripiat; ve lud brio habeane factas Scripturas; cum quibus fua etiam commenta comparanda exiflimanc:

Bellarminus, qui com magnis antiquorum nominibus hanc aciem turbidus sugredicur, nihil nouum attulit erantum profigitas qualdam cobortes recolligit, ques nostri multo an redissiparunt : ad ea vero, que nostri posuetunt, pilit omnino respondet. Mart. Che moreus, quum traditiones in certas qualdan classes difinctas repoluent, quas Andradius, alugi Populica confulto confulas effevolucrung, ve lub communion voets lignificatione facilius falletens, ficurfophiltælolents læptus arque accuratus gionnet Adueriacios, friyacerc agere velint, non debere cos offendere è
Patribus craditiones, quas illi, vel doctrinam è
Scripturis tradition intelligum, vel in externis
titibus effe volunts fed aftendant id, quod eft
in controueria, nempe dogma al quod fidei
fulcipiendum effe, tanquam verbum Dei, quod non continctur in Scripturis. Agimus Deo gratias, quod post aliquet secula in con-tentionis studio absumpts, post tot volumina, tot clamores strepitusque, tot litigantium suc-cessiones, dum vous contentionis suais trabi-tur, ac retrabitur: Adueilarii non potuerint ad hune vique diem vel vnam lententiam, vel

ynica prob

ybigs Tride

piene

non

fecul

(crip)

bus c

iftz, gregi

inam

fcfe s hott

non

omp HOCL

Clan

iacta id.at aliud hone miffi pruc

uos ( quar Ona

ha,q

non

Atq

ynicam antiquitatis voculam proferre, qua probent femel, quadlemper ingerunt, quad rbique ingeminant, quod ante Concilium Tridentinum Ecclesia Christi nunquam au-diuerat : esse doctrinam aliquam sidei suscipiendam in Ecclesia, que è Scripturis probati non possit l'acillud elt, quod iam per aliquot fecult ab Aduerfarus perimus Prodeunt noui fenprores lefunz, orbem terrarum voluminibus onerant. Clamores fuos reperunt ranz ifte ; caufam fugiunt. Quid Bellarminus ? Egregius scilicer sophismatum artifer: semper in ambigua de communi verbi significatione sele ableondit, de traditionum distinctione horret audire. Ad es copiolishmus est, que non sunt in controuers. Illud vero, ad quod omnes Pontificios tam sepe, tam sollicite renocant nostri, be leui quidem digito actigu. Clamoribus agust. Antiquorum nominum iastatione, quali vento omnia complent. Ad id, quod estia controversia, muri sint. Quid aliud facere possono, que mercede conducti, honoraciis superidicullecti, so prescriptam emilli miliciam infli beliam contra faras Seripruras concitare, inflingenium, literas, ner-uos omnes in hoc cannectere, ve hoc, tanquam ex Pychio oraculo profectum, adorent; Onecunque Romana tenet, credit que Ecele-fis, que è Scripturis probati non pollant, ca el-fe Apoltolicas traditiones, esse rethum Dei non leriptum, led verboleripro conferedum. Atque hoe nufquam probant, rantum tan-

poverioris,

cua exi<sub>1</sub>

rum icur, usfulto

hedam lius,

one pius

lyareè m è

inis i eft idei

Dei, mus

onina, luc-

hiriot vel

ni-

quam verbum Detaliesi adorant. Ilti fant Di
tui, ô Roma. Deur hit magnus est. & Deu
neccssario Qui enim negare potest. Deum es
se, cuius verbum est verbum Detè lessitzin
doministe sudant, ve dicant (non enim do
cent, non probant disunt rantum) verba, o
traditiones, quascunque è cathedra proba
Romanus Pontisez, este indubitatum De
verbum. Nonne igitur Papa Deut? Certo
atque eriam adorandus. Adorandum, asso
mat Bellarminus, sed non ve Deum. Atqu
adoratio solt Deo comperte. Quam enim
and 4 10. Diabolits adorati valuit à Christo, mie Cui

Diabolus adorati voluir à Christo, miettu est, quia solus Deux est adorandus. Solus Deux est adorandus. Solus Deux est adorandus anon ergo Diaboli promogenieus Antichristus. Er ramen Papa adorandus est, inquium , sed non ve Deux Restet. Mam non adoratur ve Deux verus, sed ve Deux verus, ve Deux alienus. Papa adoratur à Pontsheiux ergo Deux est adorateibus ipsum Papa verbum est verbum Deix Papa igitur. Deux est. Deum este necesse est adorateibus ipsum Papa verbum est verbum Deix Sed hic Deux non erar in principio, sient nec hoe verbum huius Deix Mam auxe Concilium Tridento num traditiones Ecolesae Romane non trant verbum Deix, quod antra non erar. Morant verbum Deix, quod antra non erar. Morant necessaria animas mento dineris. Se carlestium sinnes, quibiu venuersa religio a successi a sitte successi a situa situ

koj min

PHOPE PARTY SEE

Ret DE STORY

con dan pe

å v ell

by 5 T

Ropulos traditiones non (cripta infanos ha-

Ve seitent traditionum abylium intueamur i Si innocatio Sanctorum, metita operum, Mille faerificium, Romani Pontificis primatus, reliquaque huim generis, que nullo Scripture tellimonio nituntur, probanda hierian; hac probatio elegans, & espedita videtur, fi dicant, effle Apoltolicas traditiones. Quid quaris amplius?

Atqui hie nobis magnum occurris myflerium; mirismque videtir, quod, qui
pegant hase è Scriptura probati podo sed
tantum à tradicione famenta elle eocenti.
Scripturas samen adducant; yt ex, qua
à Scriptura probati pode negant, e Scripturis tamen probate velhat. Yestsi gescità; Primatum Romapi Pontriteu, affirmant, non è Scriptura, fed es traditione
conflare. At vero ad hanc sem confirmandam, Scriptura plurimas adducant, nempe; Tu es berrus de fapa hanc secon afficabo beclefiam mens. Et salta sec ucas
à calias Scripturas elus generis. Si hoc uon
è verbo scripto, sed è traditionibut, si
est, è verbo non scripto perendum sis qua
re verbum seriptum addecunt à Andite a
byslum, blam et si mysterio Cara a
s t se so mysterio Anachtili, abys
s t se so mysterio Anachtili, abys
s t se so mysterio Anachtili, abys
s t sets mysterio Anachtili, abys
s t se son mysterio Anachtili, aby

quiunt, horum verborum: Twes Privar: an eorum, Palas ano mao, de cextraditione percendus est. Traditio autem Romana Ecclesi verbailla ad Romana Pontificis principatan stabiliendum connertis. Atque hoc fatis est

Sed ye in aliam abyllum feramur : lenlu hic Pontificius corum yerborum primum in nentus ele in Decretalibus antiquorum Pon tificum Epiflolis, ques confictas fuille, affi mant plurimi Pontificii (criptores : nec aude Bellarminus negare: Nam Patres, qui plurim ifa Scripture verbainterpretantur, non iftun verborum sensum, sed longealium afferum Quod ergo è Scriptums probari non potest guod à Patribus Scriptura fenfum tradent bus reileitur; quod ex Pontificum Epistoli primum producitur; vel iptorum Pontificio rum indicio, confictis fallatisque: illud quis fic tenet Romana Ecclesia, etit Apostolic traditio, verhum Dei non scriptum, non mi nori reuerentia & autoritate fuscipiendum quam verbum leripeum. Hie Pontificii viri docti & maluri fete expediant. Senlus horum verborum, Palce sure mess. aliorumque eius generis, fient hodie est in Romana Ecclesis receptus, est ne tradicio Apostolica? Est plane, per infallibilem regulam, inquit Soto. Est sine dubio, inquit Bellarminus. Arqui hanc Apo-fiolicam traditionem, idelt, illum Scriptura fenfum, vade primum habun Romana Eccleha? Ex Decretalibus Epillolis. At Epillo he illas omnino confictas fuific, reliantu

lib. 2. cup t4. de Rom. Pent. Pontification of the second of

non di rum n compa Dei prius n reticon inhære conuit

derent bant, Apost mone tulifie stolist ste b

pturar

pres, Balilio opinio mens fuperi no. At

Pon

Ponsificit. At continent verbum Dei non leriptum, traditiono eccletia Romana facris Scripturis confetendar. Vel fefe Romanus anguis in omnis connertat, ficut Proteus, munquam tamen sophistica lubricitate clabetur; vel confiteatur, non esse Apostolicam traditionent verbo scripto conferendam, quicquid Romana tener Ecclesia, quod è Scriptura proban non possite vel concedat, non dico siomiaum scripta; sid nequissimorana nebulonum signienta sacris Seripturis comparanda esse.

irim Cua

enti (foli

qui

olic

n midum, dum, di viri orum, e eius elelis dene,

Apocurs

pillo antu prius monulmus, Pontificies antiquorum hérericorum silios, parentum sucum veligiis inharere. Quam olim à Patribute Scripturis conuincerentur haretiri; nac se poste Scripturarum restimonis deliria sua probate viderent, ad sacrum illud apartopolor recurrebant, habere se sua dogmata ex traditione. Apostolorum. à Eusebius restatur, Arte à lib.5. 14.28, monem ad haresis sua confirmationem attulisse, cam scilicer intigatus al ipsis Apossolor tradition fusifie. Bassides haresis sua terminature dia confirmationem attulisse, cam scilicer intigatus al ipsis Apossolor traditam susse. Bassides haresis sua terminature se ciam qui sicut ipsegloriatur, suit setti interpres. Hareses, qua à Valentino, Marcione, Basside appellata sunt, gloriantur, se Matthia opinionem addutare, inquia idem e Cle- e ibid: mens Alexandrinus Plura in hanc sententiam superius annocaumus ex Irenzo, Tertulliano, Augustino, qui hancantiquam.

hereticorum fraudem apemera Scripturis probate non pollen postolorum endiciones non scriptas recule rint.

At omnes iftes harreticos, quanquem teslam verbum Deinon leriptum, led traditum habere ia centes, l'atres vent Striptura telli-monits refutabant. Quam ignur eundem abyth puteum apurist Romanus Pontifex, Angelus ileabyth, vi loculus luas è traditio-num hamo emittat, qua rex el loculus inti Vtcunque loculte ifte de traditionibus glos rientur, vicunque os in collum aperiatit. Iora des fuas in fanctum fanctorum electrent, tra-ditiones Apostolicas ex conficio & cortuptis lactinis hautient. librus fallacos & suppolicia rios non folum in lucem, led & in colum effeexcudant. Patrum genuina icripra per indices expurgatorios infringent, commutent, cor-rumpant i vicunque casters cello, de lucem tenebris immileeane : Nos tamen per viam regiam, quam ante nos lancti Patres tenuerunt, incedences, Parrum noffrorum inharentes velligis, nihil illas largatas locultas meruemas. Mecullorum hominum aur fepediernos, imo vero espeditos magis, ac via gilantes acuat, atque exertet, vi & Deo fuam gloriam, & facris Seripturis fuum honorem, & Parribus fuam renereuriam exhibeamut.

ictor

des. regio ficins tioni

idric

mola

tum

omn int Nec moramur sadaculas istas locustas, quanquem infligio un gentes, capillis mulicrum, ac dentibus latonum armatas, que este orum nota iam, de perspecta ormaibus lascinia cum fanguinaria crudelitate coniuncia. Vicuna que pre se ferant equorum speciem, qui iam ad hellium parantur i que ormai futores istos premunssivant, quos siti in fanctos quotidie exestant, conturationes, balla, ezdes, clades, quas per orisem terramum, per singulas regiones, per oppida, pet domos armit, veneficias, puluere tormentario, secretis conspirationibus meditantur, et conciunte vicunque istrita palam in futores terantur, ve furencem ipsorum audaciam nee coltibere, nee dissimulate pussint: Nos tamen in Christiaduentum spe arque expectatione propendentes, omnia perienia; que nobis propter veritatem, intentantur, vel contomnenda, vel sub-

olo lot

ice**s** or-

am uc-

**Ras** 

mviam m, jus. eunda, magno animo, hor alt.
Christiana tolerantia

vincimus.

SECEN-

# SECVNDA CON troversia,

# DE ECCLESIA.

THESES PONTIFI ciorum

Noftra fententiaett, Ecclefiam vnam tantum effe,non dud & illam voam & veram, effe getum bominum ejufdem Christiane fidei profesione, & co-rundem Sacramenterum communione colligatum, Sub regimine legitimoram paftorum , ac pracipus vnius Christi in terrie Vicary, Romani Pontifice. Bellarm.lib. z.cap. z.de Ecclefia.

Vt alique abfolute dici posit pars vera Ecclesia de qua Scriptura loquintur, non putamue requiri yl-lam internam viriatem ; fedtantum externam pro-feßionem fides , & Sacramentorum communionem, que fenfaipfe percipirur. Bellatmibid.

# CAPVT

Viaquarendi, ration, inveniendi Ecclesiam demonstratur

Vum Ecclelie Catholice nomine, & resque varios, tanquam sub Ecclesia velo recondant, vi tenebrasistas excutiamus, inprimis necessarium erit, è Scripturis Patribusque exquirere, quid fit Ecclefia Catholica, cum qua ratione cognoscatur. Ita enim fucus omnis

ômô fiam quo

dunt facit erret ficut Qui rare Eccl inter dent put I cem mus illi et inter dei.8 fuipl per d effea Clific Chri

H mnie At in fuisi Rom nos ( matt

clefis

ômnis aperietur, quum constiterit, per Ecclesiam Catholicam longe aliud intelligi; quam

quod fomniant Ponnicij.

s bo

um.

e v-

fie

ipl

oro-

erit

ro-

ri-

luc

ım

cus

nis

Duo fuot, que Eccletiam maxime oftendunt, Capue, & Membra: quorum ignorantia facit, ve plurimi hodie Ecclefiam quarentes erret. Ance oftium fubito fcotomate percuffic ficut viri Sodomitzance oftium Lor errerunt Qui hac duo recte nouerit, Ecclesiam ignorare non poteft; qui hac non recte tenucrit. Ecclesiam nunquam inueniet. De his duobus ibter Beclefiam Catholicam, & partem Tridentinam, magna eft hodie controuerlia, Cabije Eccleliz ponunci li, Romanum Pontificem; nos vnicum CHRISTYM agnolcimus : Membra Ecclefie Catholice flattrune illi etiam homines malos, in quibus nulla est interna vitrus; led tantum externa professio fidei & Sacramentorum communio, qua fenfu iplo percipitur; at Ecclefia Carholica fem-Ber docuit, membra Ecclefiz Catholice non effealios, quam homines inflificatos, & lan-Étificatos; in quibus est vera fides, & gratia Christi, que fensu non percipieur.

Hancigitut controuersiam de Ecclesia, omitium grauffimam intelligunt Aduersaria. At in quarenda Ecclesia, praescriptionibus suis imperitos circumducunt, venis Ecclesia Roma quaratur, frustra quari videatur. At nos Catholicam quarimus Romana Ecclesia matrem. Hincenim habuit Romana, vestr Ecclesia, si modo sit Ecclesia. Iplam sponsam que

M rimus,

eap. 9 t. de. Rom. Popt.

A.Cor.11.4.

Ichan. 1.25.

rimus, non filias sponle, non ancillas Ro spondent Teidentini, Romanam Ecclesium elle iplam sponsam, Papam vero sponsum. Sie Bellarminus. Sed non farisfaciunt. Nam Ecelefia Catholica non eft adultera, fed vni tanrum viro coniunda, nempe Christo, Que igitur Romano Pontifici, id est, alteri viro coniunda est, sponia Christi quomodo potest esse è Neque enim sancus Apostolus Paulus aufus est se sponsum dicere, sed serfaret, vt voi viro virginem castam filteret Christo, Ichaones Baptista, quo mator non est ortus inter natos mulicram, punquam le sponsum nominase ausus foit, sed amite iponium nominare autus fuit, fed ami-cum sponsi. Et ne quis sit fallacia locus in quarenda Geeletia, ille amicus sponsi ( qui ad hoc pracurrie, ve oftenderee) oftendit, itquam, Chriftum per Beelefiam, & Beele fram per Christum. Qui habet sponsam, sponsus est; amiens autem spons, qui stat, & audit eum, gaudio gaudet propter vocem sponti; hoc ergo gaudium meum impletum est. Qu'bus verbis tela docer: 1. Quis sir iponius: 3. Que lit iponia; 3. Qui lint a-mici iponii, liue membra iponia, Sponius est, qui habet iponiam, hocelt, vaus Christus est, qui imber Ecclessam suam. Habet autem sponsam, quia peculiarem sibi, & propriam cenes, sieut vir vxorem propriam. Habet, quia diligua duett, regit: sta Christus cognoscitur per Ecclesiam. Nec minus Ecclesia per Chri-

ote Tite

tiot qui

omn

lunt fficui

Rom

non

Christam. Main sponsa est, que haberar a vno pendet , non le alteri profituit : ab vno diligitur, ducitur, regitur. Sic Eccleci etiam franti, & membra non minus innorulcune: Amicus sponii stat, ec audit vo cem spooti , ec gaudio magno gaudet prooter vocem Iponi n Membra enim Eccleliz cognoscione, le membra elle ex delecta-tione, quem habent in vace C is a 15 t a quia oues Christi vocem eius audiune; alicnum autem firgiunt. Itaque ad regenda ac dirigenda Ecclebie membra, nulla alia reliat via sut regula, quam vox & doffrina Chiri iti in Scripturis fonans. Quantum nec funt and Pouribeios majore & Pro Chris omnia at to lublicanne Romanum Pontificem. Imo inquiunt, hos CHRIST Vicarium es in volueria Ecclefia Romanum Pontificem. At viri illi boni intelligere nolunt, ponfilm in lecto two Vicarium non in-filmille. Pro sponts offendant the nobil Romanam meretricem : pro amicis Iponli, hominet imputor, in quibus nulle ett virtus: pro voce spond, verbum suum non scriptum. Dominus nostes 15 s v s Chais Tra peregre profectus, ve regnum luum accipiat, reliquit sponlam hic mam, quam stores suit commen-dante. Romanus Pontiles, qui quondam erat valut et am

fer-

non-

eret

hon

s to

t, 8

cem tum

s fit

eft,

tem

jona Joia Joia mendauerat; fidem fuam violauir, & non iam

custodem, autamicum se, sed adulterum oquit, aliquem peregre profectum commendaffe amico suo spansam. Vide, que so te charin mem es , ne for-te me absente, pra me aliquo ametur. Qualis esposisle, qui cuftodiens fonfam vel verram amicifai , dat quidem operam, vi nullu alitu ametur, sed si se ama-ri pre amico voluerit, quam detestandus vniverso bumano generi apparet. Hac Augustini verba Romani Pontificis caput demulcent. Itaque b ibid. pergit Augustinus : b Quare tibi vu arrogare, qued tuum non est ? Vfg, adeo abfens est, qui bie reliquit fonfam fuam? Diefcie, qui aille, qui à morsuis resurrexit, ad dexteram Patrisfedet? Et mox de c ibid. gaudio amici, propter vocem (ponti; e Non, inquit, gaudeo propeer vocem meam, fed propter vocem fontigaudeo. Ego fum in audiendo, ille in dicendo: Ego fum illuminandus, ille lumen: Ego fum in aure; ille in verbo: Chryfostomus in candem d Homil 28. sententiam : d Sponfalia ber funt, per vocem fonfi videlicet, & doctrinam. Ita Ecclefiaconcilia-

in loban.

dictionib. Patriarch. cap. 4

ditu, auditus autem per vocem Dei. Ambrofins pfefolm eft var Betlefia. Hæcille. Videmusigirur ex Patrum iudicio, quam fe humano generi detestandum exhibuerit Romanus Pontifex, qui primus in Ecclefia fe foonfum vocari voluir. Iohannes Baptills, & Apostoli, seruos fe. ministros, & amicos sponsi profitentur, & nemo

tur Deo. Quamobrem Paulm inquit : Fides ex au-

num l tionis jadat front in E meal vni vi gebar bant cula fi cum perbi ris, ali orien riem. a Sia pem m nifi qu debes.

mole

fam C nis Ba Si eni porto none lis , v Anti ឧបស្រែន Prop tuit quar

om iam

1 0-

ami-

for.

mauer Co

erba

que

are, reli-

THE

k de

lon. 70cen-111 571

em

cem

lia-

ALL-

lius est,

tur

eri ex,

VOſe. nc-

no

mo fe spontium vocare autus fuit ante Romanum Pontificem. Num ergo filius ifte perditionts latere potest, qui le Apostolis majorem iactat ? Illi se rantum ministros & amicos fronti profest funt, the autem he proclamat in Escleta: Ego fum sponfus, & Eccletia est mez sponsa. Illi non se habere sponsam, sed vni viro, nempe Christo, desponiare cam faragebant, & in fponfi voceac doctrina exultabant: ifte aurem vocem lusm, rangusm oracula sponta proponit, nec audit vocem sponti cum gaudio, fed sponta dominatur cum superbia & ludibrio. Aliena lune haca Scripturis, aliena a Patrum indicio. S. Bernardus quafi orientem proficiens hane immanem barbatiem, & luperbiam, Eugenium licadmonuit; a Siamiem pont es ne dixero dilectam cini, princi- a Epift. 237.
pem meam, led principem, nil roum in illa vindicant,
nift qued pro ca, fi sportuerit, etiam animam dare debes Hac Bernard

Querimusergo Ecclefam, hocelt, sponfam Chrifti, non Petri, non Panli, non Ionannis Baptiltæ, non Papæ, fed Christi ponfam. Sienim omnia Papa eribnamus, quavel Apostolo Christi rribuenda funt, hoe cerre ei non debemus dare, quod negamus Apoltolis, refre ponfus Ecclefia. Itsque inter alios Antichrilli titulos hunc etiam fibi arrogare anlus eft Romanus Ponniex, quem nemo Prophetarum aut Apostolorum arrogate po-tule. Quomodo igitur anueniemus, quam querimus dilectem illam, pudicam, caftam.

vnicam columbam, horrum concluture, fantem fignatum puteum aque vito cum fructo pomorum. Illis enim titulis, ad nostros amores excitandos, ad nostram diligentiam obirmandam, in quarendo rem tanti preții, sponsam suam inlightuit spon-fus. Si sustremus loca illa, în quibus quon-dam hospitari solebar hec socta Ecclesia, videmus omnis mutats s yrbem quondam fidelem s factam nune meretricem. Mecmi-ramur si mortalia mutentut. Naministiskocis non crae lextedites sponte, in quibus dam, & de immortali lua hareditate lulpirantem.

Sed quis nos melius adjunare poterit iq quam fanctus ille amieus spousi, qui hanç nobis lucem præfert: Qui sponsam habet, sponsus est: amicus autem sponsi gaudio ma-gno gauder propter vocem sponsi. Quæris, guz lie vera Christi Ecclelia : Responder cam este, quam haber Christia sibi voi, que q; ecgient & delectatur voce (ponti. Vox autem foonti lunc acræ Scripturæ. Ad hanc vocem lohannes remitte omnes, qui volunceife amici iponliste membra iponla. Ecclelia igitur o-piame cognalica un per Scripturas. As clamana Pontificit. Scripturas cognoles per Ecclefiam. Neg: illud negamus. Mutuas enim operas in-ter le prællagt Scriptura & Ecclefia. Quaris, quenam hat canonice Scripture, arque ha

ruo

bat

rum Seripturarum quis fit fenlus , quaintelliefia hoc docet. Alias enim Scriproces falcipere non audeo, mili quas Ecclefia demoniferativanonien elle Quarimus, qua-nam fit Christi vera Ecclefia? voi quarenda? ipturanoba illor demonlirant. Alam cnin Ecclesiam non audeo agunscere; nisti quam veram este facea probaint scriptura, Sed pergunt vices contentios homines, & quarunt or this duabus rebus, cuins major fir autories ? Scripturane, nur Ecclesiam co-gnosco ? an Ecclesia, per quam Scripturas agnosco? Magnum est, quod quæritur; sed si contentionis studium poustur, via quæsi-tæ verstavis non magno. I se labore ostendet illis omnibus, qui cum humilitate que sunt, quod com charitate reineant. Virum-que eft res Dan Beclefia, & Scriptura. Ecclesse of reguum D 2 1, Scripturs est ver-ham D 2 1, Sed hot regnum administratur per illud verbum. Ecclesia part filios D 2 0, Scriptura sapientiam D 24 contines, ac illi filit hunt per hanc saptentiam. Quum vero sapientia illa autoritatem habeat in silica sa-pientia a certe verbum DEV, quaest sapienria Ecclesia - antoritatem obtines in Ecclefiam, arque in filiot D a 7, non autem illisa hanc faptemiam. Mouras ergo operas pra-fiant Eccletia, de Scriptura ) ded autoritas est Scriptura , ministerium vero Ecclesia. Ostendit Ecclesia Scriptura , sed m nisterio suo : Oscada Scriptura Eccle-

mor.

bet<sub>q</sub> maeris.

can

miironanc iam.

sin-

mo

fiam, sedautoritate sua. Reche ergo faciunt. qui Scripturas , caramq: Jententiam in Eccle-lia quarunt, quia Eccleua elt columna , & sta-bilimentum veritaris , nempe qua ministerio fuo cuffodir, confirmst, & predicat veritatem. Et tecte facione, qui Eccleffam in Scri-pturis quarunt, quia amici fondi. vocem sponsi summo gaudio excipiunt : quia oues

fole

Hz tue.

fler

ras ris e the

riui

tra

Christi vocem pastorie sui audiunt. Quum vero Scripeure prædicamus autori-ratem, Ecclesia aurem ministerium: non simpliciter negamus Ecclefiz autoritatem Eccle-Jia en in ministerio suo exercendo, haberau-coricatem, & in silios suos, & contra omnes inimicos suos. Verum quoties inter Ecclesiam & Scripturas instituitur comparatio: autori-tas est Scriptura, ministerium tancummodo Ecclefiz. Nam que autoritatem in fuor babet. &contrainimicos, omnes harericos, non habet in Scripturas aliquem , fed's Scripturis ha-bet omnem. Itaque quum in facris Scripturis legin 18; Ecclesiam elle domum Dei vinentis columnam & liabilimentum veritatis, mi-nifterium tantummodo intelligitur; quia fidem continer. & predicationem, inquit Chryloftomus. Nam calumns diciture fit-mamentum veritarie, non à nature fits led ab officioluo. Acproinde Apoltolus de Ecclefie liraclitica dillerena, efficient, illis concredita fuifle cloquis Des. Atque hine est, quod Ec-clesia columna dicitur, & firmamentum, ab eloquin Dei, que concredits Ecclesie effe docet

.Tim.3. 15.

Rom. 3.2.

docet Apoltolus. Hacomnis officium & ministerium demonstrant. Quoties igitut sancti
l'atres de autoritate Scripturarum soquantur,
solent dicere, autoritatem mirabilim, summum
er culeste autoritate culmen, autoritate sastigum.
Hac passim apud Augustinum alioso; segune
tut. At indem Ecclesiae demonstrantes ministerium, Ecclesiam proponere solent, Scripturas segentem, Scripturas docentem; Scripturis credentem, Scripturas tanquam cœscites
thesauros custodientem. Hacomnia minister-

rium probant

odo

mi

Onts vero in hoc ministerio suo, autoritatem habet in suos silios, & contra harceicose secundum autoritatem sacrarum Scripturarum, que summum estinent autoritatis fassigium; sancta Ecclesia autoritatem maxime veneramur, qua maiorem in hoc mundo non inuenimus. Sine igitur quaramus Ecclesia ministerium ad Scripturas legendas; docendas, tractandas, aperiendas : sue autoritatem in nos, qui in hoc gloriumur, quod sumus silii pratris Ecclesia: V binam vel visitus quarrent, vel certius inuenttur hoc ministerium, hae autoritas, quam in sacras Propheticis & Apostolicis Scripturas. Deinde post Prophetas & Apostolicis scripturas in ministerio, Ecclesia ministerio, apostolicis successivamente post prophetas es parte constitutam videmus. Quid ergo, dicermini quispiam, num quaria Ecclesiam in Ecclesia: Ego vero hoc ipsum

ego. Et post dininas Scripturas interrogali mattem meam, welcle offendari & voi senda fir Ecclefia, ipia docest Ecclefia, N meruam fraterculorum clamares, nec me im-pedient noui ist turbatores, quo minus Ecclesiam Christi me certo inucuille sperem. quum & certiffima Scripturatum ausaritate, & fidifima Eccleficminifleria, & confesso ne confliterir, quanum fir illa, quam quari-mus, Ecclefia Dei Nam indobitatum Ecclefia de le confessionem, indicabum nobis Patres illifancti, & venerandi, quos elevioles filios fuos Eccletia Christi per diucria lecula pepe rit, arque educanit.

De notis Ecclefie, quibus cognofestur, multus turbas concitare folent, qui tenebras guzrunt. Bellactinus quinteetm notas feu proprietates poluit. Alitalias. Nos vero, quia de remaxima, de Eccleha Catholica polícifione agitur, non fequentir curbulentam dis-putationem, fed presidis certa cause nostre ponemus in illis proprietatibus, que func tam manifeste, tam clara, tam apud mines confeste, rem iplam, quato querimus, tam e-uidencer demonstrantes: va eas nemo ( qui de Ecclesia qui equam audient ) ambigat con-tinere certifimam ficelesse descriptionem : quas tamen tam manifellas notas tugit Cardinalis Rellarminus, tanquam latro crucem. Qui igitur nos prolitemus Christianos, eredimus in Symbolo Apostolico, Ecclesian anctam, cacholicam, Sanctorum communio-

nurat, et enique placet adiiciat. primis iltas excuriemus; que fine du-lefiam demonstrant: neque tam oca-cite, quam iplam rei cuidentiam se-. Siad hanc formam erecta constite-la Romana, dabimus ei honorem refarebimus, nos iptos denique acculabimus, quod ab hac Ecclefia difcessimus; Sin vero Romana hac Curia, quam Pontribesi quidam Romanam Ecclesiam vocant, tantum absit ab hac forma, quam è Symbolo traditam renemus; ve nulla in se conveniat: descritorio de separationis crimen in illos recidet, quiab es descritoris Ecclesa, quam in Symbolo problemus omnes Christianis, quam sulam verana esse credimus. Quid si plosum Poncificiorum consessimus. Quid si plosum Poncificiorum consessimus descritorum in ex esse communiquem a Numquid causa est, quod litem nopis coram vero de italio Ecclesia indice y sterius intentente, qui issa notas, que sont Ecclesia proprietares, prorsus interparabilerata a scipsis resiliciore, ve nibil ad se persinere arbitrentur. Quastio agobanic inter Booz de illum aguatium clus, coram senioribus populi, vecezaltum elus coram fenioribus populi, etc.

ias

es egi

n: n. c. m. o. p. cipias: quo audito, agnatus ille renuntiat agro. Questio itidem coram senioribus Ecclefiz hodicagitur, inter nos, & Pontificior, de
Ecclesiz possessione. Clamant Pontificis, possessionem illam ad se pertinere. Respondemus illis, si ius suum ortendere velint, intelligant you cum hac possessione, sponsam Chris
sti se vindicare debere, sanctam, catholicam,
sanctorum communionem. Quod si huic
sponse renuntiant, prosecto Ecclesiz possessionem tenere non possunt. Nos igitur singulas istas notas Ecclesiz examinabimus ordine. Prima Ecclesiz proprietas est, vesit sancta.

## CAPVTIL

## Credo Ecclefiam fanttam.

Sanctam credimus Eccloliam, cuius omnes solordes Christus suo sanguine abstersit: ve sanctissaret eam, & mundaret lauacro aqua per verbum: ve sisteret eam subs gloriosam Ecclesiam, non habentem maculam, autrugam, aut quicquam hususmodi, sed ve este sancta & inculpata. Hacautem sanctitas est à Capite in membra, ve membra omnia adolescant in eum, qui est caput, nempe Christus: ex quo totum corpus congruenter coagmentatum, per omnes comunissare, ex vi intus agente, pro mensura vinuscosusque membri, incrementum capat corpori conveniens, ad ipsius addiscationem per charitatem.

Existorum locorum collatione facile com-

Epbef. 5.26.

Ephef. 4.16.

dem stirla tisfa Deo tem

tatit

que

Eccl

nac

Apo

pien

eft fü eft qu Deo fanc

nis.

hære ex E ctus perfi nob

efte tion tus f

Hos fizer

.

of-

le-

Hi.

ef-

m

ű. let

î à

le-

1S :

lat, Ecclesiam fanctam effe duobus modie. Primo imputatine deinde inchoatine. Imputatine cui fandificario Chrish impuratur: que hoc modo Christus fiftit fibi gloriofem Ecclessam, inculpatam, fine macula ant ruga; nempe impurazione lancitatis iphus, que vna est, & sola sine macula & ruga staque dorer Apostolus, Christum à Deo nobis factum la- i Con. 1.30, pientiam, inflitiam, fanctificationem; & tedemptionem. Nam supicutia illa, atque illa lu-Ricia, illa fanctificatio, que Deo placeat, & fatisfaciat, perfecta eft milit enim imperfectum Deo placere aut latisfacere potest. Nostra au-tem sapientia stulcitia est, nempe sapientia carnis, que inimica eft Dea Legienim Deinon Rom. 8.7. elt subiecta, nec subiici potest. Nostra iustifia E/a.646. elt quali pannos menttruate. Veigitur coram Deo nottro liftamur, fanctificemur oportet fanctificatione perfecta; quod quia notra inhærente fanchirate fiert non potest ; Ideirco ex Dei concilio & beneplacito, Christus fa-Auselt nobisa Deo fan dificario. Hac est illa perfecta noftra fanchificatio, fanchicas Christi nobiscredentibus imputata. Deinde Ecclesia estetiam sancta inchoatiue, propres renoustionem, & nouam obedientiam, quam Spirirus sanctus, qui datus est credenzibus, opera-tur in ipsis, & quoridie auget per charitatem, Hoc est quod docet Apostolus, omnia Eccle. Ephof. 4.16. siæmembra incrementum accipered Capite, ad ipsorum ædificationem per charitatem. Ecclefis ergo eft corpus Christi: membra ve-

16 Ecclefie; hocel, membre huies corpori enius capue est Christus, accipiunt virturein & fanctificationem à Capite, & la hoccorp de re confillune per charitatem. Sic nos docuit verbum Dei; vox sponsi, que net falli; net

cuin effer

Carit nine iula

cont tem Eccl

cuce

forfu

furfu

DACU

funt clefi Chr

(and

Pon inqu

fand

adhi 8c m mni

tem

Ex hoc initio flatim exclusor ab initio via tiemus omnes Poutificios hodiernos, & fila guidem confessone exclusor. Nos fanctam Ecclesiam credi nus : negant illi, hanc fanctitatem requiri in Ecclein fin. Num ignut quicquam proferre pollunt; quare non rese-tti habeanturab Ecclesia sancta, qui in Eccleha, quam vuam profitentur, fanctitatem non requiri contendant? Negge vero nos hecdi-cimus in corum mores profunos, impudicos fanguinarios, ne conuitium prorulific nos infimulent: quatiquem hacomnia finecontritit fulpietone or bi iam valuet fo coffent. Verum ipforum professionem doctrinamque profes rimus. Publice en im hoeprofitentur, fabere le Ecclellam , in cuius membris non requirle tur fanctitas. Bellarminus, politoutin domini Eccleliani elle comm hominum fubregimthe Romani Pontificie e ad Cepitis formatil bi 4 24/2 2 in membra labitingit hocmodo: vi aliquis ab-Entir. fotore dicator para vera Eccletiz, fich requis rieut ella interna erreit, led cantuch externa professio sides. Se Sacramenturum commid-nio que scala ipso percipitur. Videte, qua-modo Bellarminas seiúngaras separes Escleframiliam, cuius caput eli Romanus Ponci-

ite in

cuit

nec

e fira

tam

cosi, s in-

mi-

2H2

ii-

fex, abilla Erclella, enjur caput est Christus Necimmento. Nammembra illius Ecclesses cuius caput est Christus, sine interna virtute este non postunt; qua membra buius Eccles sizinctementum capitut à Capite, ficut & vatiuetsum hoc corpus pro mensure vainteniusque membri, incrementum capit toxport conneciens, ad addicationem sui per charitatem i quod docet Apostolus. Acmembra illius Ecclesia, cuius capute (1 Romanus Pontifex, possint este sicut illus caputes, situe umni viscute interna.

Beelefia Catholica dictur fancts, & corpus Christi, & mater omnium nostrum, & que sursum est Hierusalem Gale, 16. Sed es que sursum est Hierusalem, ministrature comquienatum, aut abominandum, sed qui scripti fancin libro vite Agni, Apocast 27. Ergo Ecclesia Catholica, que est sancta, que est corpus Christi, se mater omnium nostrum, unhi haber coinquinatum, ant abominandum, sed sanctos tantum, & conscriptos in libro vite Agni. Huius syllogismi proponitio est Pauli Apostolit assumptio schannis Apostoli. Sequitur itaque. Ecclesam Romanam, que Pontificiorum confessione multas haberco-inquinatos abominandos, reprobas, una este sanctam Ecclesam Catholicam. Frustra hie adhibebitur distinctio, Ecclesa vua est, vua in omnibus mundi partibus, ena in omnibus temporum successionibus, vua in calo, de in

170

terris. Ecclefiz ftarus & conditio alia eft in militante parce, alia in triumphante: non autem alia Ecclesia, sed vna semper, & vbique. Nec est aliqua particularis Ecclelia; in tetris militans, (fit modo vera Ecclefia) que non vnitatem hanc retineat com reliquo corpore. At qui nullam habent internam virtutem, non poffunt hanc vnitatem retinere cum reliquo Ec-

clesia corpore.

Nam ad memoriam subinde revocandum eft, nos hie Ecclesiam quærere Catholicam; matrem nostram. Ego vero nego; illam Eccle-fiam esse matrem meam; que filios parit sine omni interna virtute. Materinea eft illa, que ex semine viri sui parit filios Dec : & fratres mei illi funt, qui fanchificantur afratre maiorei Nam Sequi fanctificat, & qui fanctificantur, ex vno funt omnes. Quam ob caulam non erubelcit cos vocare fratres; dicens: Anmuntiabo nomen tuum fratribus meis, in medio Ecclefia tibi hymnos canam liaque Chrilehan. 17. 19. stus Dominus dicit : Edrum caula ego fanctifico me ipfum, ve lint Scipli lan Ctificatiin ve-

Heb. 2. 11.

ritate. Viderint ergailli, in qua Ecclefia finte qui non funt fratres fan Clificati, nec coh erent cumeo, qui lanchificat. Si queramus Capur Ecclefie fancte, is ell, quem Pater gloriz ledere fecit à dextra fua in coelis, supra omnés principatus, & Potestates, & virtutes, & dominationes, & luper omne nomen, guod nominatur non folum in hoc feeulo, fed & in fu-

Bobof. 1.22.

suro, & omnia subjecte sub pedibus cius, eumq; eam

eft c

in or

fixe

tegu

put

eft. I

iftis

fuge

bent

bolu

fu : ic deri

eRE

quis

gam

que

mar

non

tem.

habe

capil

quis

Ron

fyna

quid

men

per

quir

ergo

PCID

in mi-

utem

eceft

itans,

atem

t qui

pof

o Ec-

dum

cam.

ccle-

line

quæ atres

iaio-

can-

ilam

An-

me.

hri-

Ai-

VC-

Gar.

ent

put

le.

nes

do-

ho-

fu-

us,

οģ;

enmá; super omnia dedit Caput Ecclesia, qua eft co. pus, & complementum eius, qui ompia in omnibus complet. Sed quis est caput Ecclefix eius, cuins membra non funt fancta? Certe quorum caput non eft Chriffus, carum capur Diabolum effe, vel Antichriftum, neceffe eft. Eligant Pontificii, & agnolcant patrem et iftis duobus, quem velint, non enim fubterfugere possunt. Sancti omnes & inflificati habent Christum pro capire, reliqui omnes Diabolum, ex Scripturatum Patrumque confenfu : id eft.ex Dei & Ecclefiæ fententia. Iam viderinrifti, quettam firilla Ecclefia, que non eft Ecclefia Chrifti, fed Sarane fynagoga. Nam quis negare poteft; cam effe Satanæ lynagogam, cuius membra non lanchineantur; quique Christym non habent pro capite. Clamar Bellarminus, in Ecclesia suz membris non requiri internam virrurem & fanctitatem. Clamant Scriptura Patresque: Qui non habent internam virtutem & lanctitatem 1 capite Christo, esse membra Diaboli. Num quis firmius aut eutdentius probate poterit, Romanam hodiernam Eccleliam elle Satana fynagogam, quam faciuntifti, qui fe Ecclefiz quidem Romana membra effeiachant, ita tamen, ve illis licear virtutibus eis renuntiare, per quas Ecclefia Chrifto capiti conjungiour? Hicmihi audirevideor corum murmora,

Hiemihi audire videor eorum murmora, qui me, velut iniecta manu renocant. Quid ergo? Num malos bonosque hie in Ecclesia permissos negas? Num zizania vua cum trisi-

co, non vis his crescere? Ego vero illud libens ter concedo. Zizania cum tritico in agro Dos minico vaa in hoc feculo crefcere víque ad tempus melfis; bones malosq; pilces fimul in reticulo Dominico comprehensos: hoc est, in Ecclesia præsenti, bonos malosque simul collectos permillosque; atq; ita permiftos, ve nos lateant sepenumero. Hoc autem discrimen inter bonos malosq; dirudicare, non est meum. Mihi satiselt, verbis Capitis meiadmonito, vt patienter exspectem vsquead tempus mestis. Iraque si mali, avari, raptores, fœneratores, alife; huiufmodi Ecclefia praponantur, modo Edeant in cathedra Christi: quacung; agunt in Christi & Ecelefia nomine, fine omni hæfitatione fuscipio: fine baptizauerint, five ordinationem consulerint, fine quod alind Ecclefie munus peregerine : tam funcapud me falua, & fana, quecung; hac autoritate effecerint, ac li vel fanctiffimi homines, vel ipli Apostoli, vel Angelide colo eadem præftitiffent : quia Ecclehæinstituta non à dignitate ministrorum, sed à Christo pendent. Hæcomnia, sicurapud Ecclesiam firmata constant, ita fine controuersia suscipimus:

Sed attendite que so, in quo huius disputationis controuerlia consistat. Contendimus hic de Ecclesiz Gatholica membris. Pontificii docent, Ecclesiam Catholicam vnam esse, no duas, non plures. Huius autem vnius Ecclesia Catholica membra esse clamitant, impios sine side, sine charitate: nam aliter nullum sibi in

Eccle-

Eccl

this n

men

& co

mald

huiu

Eccl

men

Sunt

corp

m tri

mne

fcrip

chim

Atq;

certi

agit,

dit C

parte

larmi

confi

admi

ellea clelia

nerer

clefia

fanch de Ec

Ca E

CCE,U

oen's

Do:

ulin

eft,

s,vt fcri-

n eft

iadem-

fœ-

po-

iffi:

mipti-

fine

tam

aumi-

ea-

non

en-

ma-

IS.

ıta-

nus

ficii

hó

ine

i in

Erclefia locum relictum verentur. Nos penicus negamus, impios & profanos homines effe membra Ecclefia huius, que voa eff, & lancta, & corpus Christi, & catholica Non negamus, malos elle permittos in Ecclefia, fed Ecclefia huius partes aut membra elle negamus : quia Ecclefia el fancto, & corpus Christi, & coplementum eius, qui omnia in omnibus coplet. Sunt in Eccletia, non vr membra, aut partes in corpore, fed vi palea in frumento, vi zizania in tritico. Atq; de hacre prodocabimus ad omnes Patres, Imo ad omnes scriptores Ecclefialticos qui ante annum Chrifti millelimum feriplerunt, nec youm excipiemus. Quicung; enim de hac re deputant, non aliter docent Atq; vt de Pontificiorum fententia in hac re cerci fimus: Bellarminus pluribus verbis hoc agit, lib 3. de Ecclef.militante, cap. 2. reprehedit Confessionistas, & Philippum, & Bremum, reliquosque: quod malos doceant non effe partes veræ Ecclefia. Et proinde, inquie Bellarminus, caute Philippus no dicit, Ecclefiam conflare ex bonis malisque: fed dicit, malos admisceri Ecclesia: & Brentius dicit, malos effealiquo modo in Ecclefia, fed non de Ecclefia. Hze Bellarminus. Arg; hoceos nominereprenendit. Deinde docet, malos effe Ecclefiz partes. Credimus igitur Ecclefiam effe fanciam. Num hocnegant Pontificial Certe de Ecclefia fra ira disputant, quasi non de sanca u loquerentur.

Imo

Imo, inquiunt, Ecclefia nostra fancta esta Audiamus ergo. Nam li vel professionem eo rum falcem audiremus, aliquid viderentur vel prefitiffe, vel tenraffe ad hancinuidiam amo. liendam: fed ita alte in hac re dormitant, vt cauere videantur, ne nos existimemus, vira fanctimoniam quicquam ab iftischiari. Bellarminus enim, quum Sanctitatem Ecclelia hotam poluiflet, ita vt omnium exfrectationem excitale videretur, aliquid certe hoc loco de Ecclefia fan dirate dicturum eum; ficea lib 4.ca.vi. labitur: a Octava nota inquit, est fanctitas doctring. Versenim Ecclefia non folumeft Catholica, sedetiam fancta, ve habet Symbolum Constantinopolitanum. Constatautem, sanctam dici Ecclesiam, quia professio eius fancta eft, nibil continens falfum, quoad fidei doctrinam, nihit iniuftum, quoad doctrinam morum. Hzcille. Quz verba admiratione digna videbantur: videmus enim, vitæ fanctimoniam, vt reminutilem, nihil ad Ecclesiam

de Ecclef. mi litant.

Hom, 13.

quam que ratione vnumquodque Ecclesia b in t. Tim. f. membrum fanctum dicitur. b Santti omnes funt, inquit Chryfoltomus, qui fidem rettam fan-Aitati vita comunitam babent, etfi figna non fain Pfal 15. einet illi neg egiciant demonia fanctifunt. & Santhi funt, inquit Augustinus, qui in terra vinen-

pertinentem, plane repudiatam. Constat, in-

quit, sanctam dici Ecclesiam, propter doctri-

na fanctitatem. Quomodo hoc conftat? Ex qua traditione? Certe apud antiquos Patres

conftat , Ecclesiam non aliter fanctam dici,

tium

tiun

quor

illap

qua

Qu

ciuc

qui

frat

clef

San bol

mir

tan Syn

80 8

der

adn

Ecc atri

pri

Ca

put

ters

inq

te c

an

de

fan

nu de a effi cos rvel mo. t, vt vitæ Belleliæ tioclolicetitas melt botem, eius fidei Ham e dinctifiam t,inari-2 Ex atres dici, lesiæ mnes fan-1 fa-Sanuen-

iums

rium frem fuam pofuerunt ciues Hierufalem caleftie, quorum conversatio Biritalis per anchoram spei in illa patria figitur, que recte Dei terra nominatur quamuis adhuc & in his terris carne verfentur. Quibus verbis probat, membra omnia Ecclesiæ militantis, dum in carne versantur, esse ciues cœleftis Hierolalem. Plura non profero. quia non est necesse. Quis enim ante lesuitas, fraterculosque natos, fan fritatem vitæab Ecclefie & Ecclefie membris teiecit ? Deinder Sancta, inquit, eft Ecclelia, licut habet Symbolum Constantinopolitanum. Nonne guis miretar, quod Symbolum Constantinopolitanum adducat; quum idem habeatur in Symbolo Apostolico i nisi quod faciz literz. & Symbolum Apostolicum iamdudum fordere empiffent Pontificiis. Sedillad maxime admiratione dignum viderar, quod, quum Ecclesiz sanctitas querenda proponitur, doering fancticas concluditur. Ecclefia proprieraselt, velit fancta. Quaro exte, Domine Cardinalis, eftne Ecclefia illa fancta, cuins caput est Papa, cuius tu es illustrissimum membrum? fanctaneeft Ecclefia? Quo fugis? quid terginerfaris? Die aliquid certum. Doctrina, inquit, eft fancta. Quum de Ecclesia fanctitate quæficrit, & respondeat de fanctitate dodrinz, nonne profitecur, le nihi habere, quod de vita fanctitate proferat? At quum Ecclesia fanda dicitut, non doctrina puritas, ficut hie nugatur, sed vite nouitas demonstratur. Videmusinteres, quales nobis circulos faciunt

circulatores ifti. Quum enim de doctrina impugnantur, ad Ecclesiam confegere solenr. At quium de Eccletiz fanctimonia contenditur, ad doctring fanctitarem se conferent. Quid enim facere possunt, qui frem nullam certam habere se demonstrant? de meritis gloriantur: de vitæ autem fanctimonia ne cogitant quidem.

a lib.13. 6.14.

Ad eandem carnalis fuz nuditaris confelfionem, imo confusionem pertinet, quod in decima nota dicit: a Decima, inquit, nota de Eccl milit. eft, fanctitas vitz autorum, fine primorum Patrum nostræreligionis. Inter hos autores numerat ordinű religioforum Institutores, Dominicum & Franciscum, Mileram Ecclesiam parrat, que sanctitatem suam mutuat, non à fancto fanctorum, ledà fanctulis, nescio, quibus, Dominico & Francisco. Hancigitur fandimoniz notam, vel ad Romani Pontificis res gerendas incommodam, vel ad fraterculorum ministeria inutilem, vel, verem, carnis viribus, & mundi sapientia, quaregitur Romana Curia, maiorem: ab Ecclelia fua, ac proinde seab Ecclesia sancta reiiciunt.

b lib.3. c.9.de At alibi b etiam fanctam docet Eccle-Ecclef milit. fiam dici propret tria. Primum, propret baptilma, quod lanctum elle, nemo negare potelt, Secundo, propter professionem Christianam. Tertio, propter vnionem membrorum inter fe,& cum Capite, faltem externam.

Hacille.

Respondeo, primum & secundum nihil effead ditt liz. mer rem tern Nat put nus Qu fab niu etia Ch qua dat cer UN qu Ca cill LU

men

CI at: qu cti illi fai

> qu qu tu

C.At teur, 2wid rtam rianitant nfelodin nota Panu-Doliam on à quitanficis rcurnis Ro-, ac

clepqhrioroam.

lefcad

fe ad rem : Quaftionem non effe de Sacramentis, & professione, de quarum rerum fan-Airarenon dubitamus, fed de membris Ecclehe Quod antem tertio loco refert, de vnione membrorum inter le , & cum capite ; hie rem tener: fed addit, voionem hanc effe externam i quibus verbis omnia conturbat. Namin vnione externa, Papamintelligit Caput: in ouius capitis membris, ipfe Bellarmis nus docet, fanctigatem non elle quarendam. Quadigitur de lanchitate membroru dixerat, fub hac Capite, inaqis eff fine re verborum fo. nitus; mera nugæ. Sed addiribide, Eccleliam etiam fanctam dici polle, quia capurcius el Christus, fanctus fanctorum, Hicrandemaliquando profert, quod res est: inuitus quodammodo, & reluctans, quali Cerberus ad lucem,ad hæcverbaprotrahitur. At hæc verba vno velut ich jugulant causam Pontificiam: quia Chriftus ell fanctus fanctorum, ideoque Caput Ecclefiz. Hzc verba numero paucissima (Sanctus fandorum) admirabili nozu conjungunt caput, & membra Ecclefiz. Christusigitur habet suos sanctos, quos fan-Aificat; Sancti habene fuum Chriftum, 3 quo vitam & fanctitatem accipiunt. Hic fanctus, & illi fancti : fed hie fanctus fanctorum, illi fancti fanctificati : hic fanctum caput, illi fancta Ecclesia, sancta membra; hicfanctus, qui fanctitare membris fuis largitur; illi fancti, qui fanctitatem fuam ab eo omnem mutuantur, qui propter iplos fanctificauit foiplom. Christus ergo est sanctus sanctorum. At qui fatetur, Christum Ecclesia sua capur, esta sanctum quomodo is dicere potent, in membris huius sancti Capitus sanctucatem non esse quarendam? Imo vero, quia Christus, qua caput est. Ecclesia sua est sanctus sanctorum; sequirar, non esse membra huius capitis, qui non sunt sancti. Christus igitur non est caput eorum, qui nullam habent internam virtutem.

Deinde vnde est Ecclesia vocata? De mundo. Mundus autem quid ell, niti mali in mundo, in quibus nulla est interna virtus. Ecclesia igitur vocata est exillis, in quibus nulla est interna virtus, vt iidem illi homines ex regno Satanz in regnum Christi, & fortem fanctorum ducantur. Cardinalis autem in fanctis rebus tractandis, &ccum fandis ludere voluit. Me. diam enim viam quarit, antea incognitam, qua Christum & Belial conjungat, lucem cum tenebris, fideles cum infidelibus focietatis & concordiz vinculo colliget. Nam & Ecclefiam retinere voluit, nec tamen mundum dimittere, exquo vocata est Ecclelia. At Chrifus de Ecclefia lua, que eft & regnum iplius, fic responder : Regnum meum non est ex hoc mundo. Ecclesia Christi, est regnum Christi: non est autem ex hoc mundo, id est, non consistit ex malisillis, in quibus nulla est interna virtus. Ita vt fi verba hæc resoluas interpretando in suum proprium sensum; quid aliud volunt, quam ve dicat aliis verbis : Ecclesia

Johan. 18.36.

mea mai na v hoc mur fuz las e Eccl

tus, Ecc Nat Mal Apr

> fire interest in v ritu

nor qui bra

for im nat

nifi eft.

mea

t qui

fantuit,

tem

bri-

s ca-

non iam

un-

unelia

lin-

Sa-

um

bus

Me.

um

s & cle-

di-

III-

us,

noc Ai:

n-

na

re-

ud lia

lea

mes non confissivez hominibus, qui sunt ce mnino huius mundi, in quibus nulla est interna vireus? Nam alioqui regnum Christi est in hoc mundo, id est, viuit, & versatur in hocmundo, & inter malosiftos remporemilitie fuz; quia Dominus dicit : Non rogo, vetol. Johan 17. 15. las cos de mundo, sen ve serues cos à Malo. Ecclefia igitur per orationem Christi servatur à Malo. Atiffi, in quibus nulla est interna virtus, non seruantur à malo : non sunt igitur Ecclefia Christi, aut Ecclefia huius membra. Nam Eccletiz huius membra fernantur à Malo, & Spiritu Dei reguntur. Sicenim docet Apostolus: Qui Spiritum Christi non ha- Rom 2.9. bet, hie non esteius. Membrum igitur Christielle non porest, qui nullam habet victutem internam. Apoltolus etiam in eandem fenrentiam alibi docer: In vno Spiritu nos omnes 1. Cor.12. 13. in vnum corpus baptizati fumus, Estergo Spiritus Christi, qui nos in hoc Ecclesiz corpus incorporauit: ac proinde, qui Spiritum Christi non habent, in quo statu funt omnes illi, in quibus nulla est interna virtus, Christi membra elle non pollunt.

Ante Bellarminum, qui scripserunt Pontificii, communiter concedere solebant (istis forte arque huiusmodi rationibus permoti) impios homines, qui nullam haberent internam virtutem, non fuisse membra Ecclesia, misi aquinoce. Qua sententia certe catholica est. Qui autem docuerunt, homines malos non esse Ecclesia membra, nisi aquinoce, de-

N 5 fini

de Eccles.mi litant.

nitionem membriillis competere polle negabant. Improbi igitur Cardinalis audacia deprehenditur, qui contra communem Ecclefiz fenrentiam, definitionem membri Ecclefia mutare aufus tuit. Hane antem prine fuille communem Ecclefiz fencentiam, faterur Bela lib. r. cap. 9. Jarminus his verbis: A mulcis folet concedi, malos non esse membra vera, nec simpliciter corporis Ecclefiz, sed rantum secundum quid, & zquiuoce. Ita lohannes de Tutrecremata, lib. 1. cap. 57. vbi id probat ex Alexandro de Hales, Hugone, & B. Thoma. Idem Jocent Petrus à Soto . & Melchior Canus, & alii: qui tamen, etsi dicant, malos non esse membra vera, dieune nibilominus, vere effe in Ecclesia line in Corpore Ecclesia. Neg; enim fola membra funt in corpore, fed etiam humores, dentes, pili, & alia que non funt membra. Hec ille. Hancighuefuilleantiquorum Cententiam, faretur Bellarminus. Itaque de membris Ecclelia lententia nostra est, quam Bellarminus ante ipfum, communem fuiffe Ecclesia sententiam concedit. Quare igitur Dominus Cardinalis non lequitur hanc lententiam, quam Ecclefia communiter ante ipfum fequuta eft? Quia scilicet Tridentina sapientia antiquam Ecclesia sapientiam contemmt, & nous quotidie monstra ex Satanæ profunditatibus exorientia colligie, & amplecitur. Opera pretium videtur, observare rationem illam, qua permotus Cardinalis, antiquam Ecclesia doctrinam, de membris Ecclesiæ

clefi Fum um pos, uari doa den men inftr cont fenf pett con dicu cffe tant mer nen DOD Cto defi nut eft go aui Eco den effe

> ato rati

chiz

lelia

uille Bel-

ion-

cun-

lut-

Ale-

dem

5,&

esse Se in

im

hu-

em-

um

e de

iam

ille

itur

en-

nte

ina

on-

anæ

ım-

are

an-

Ec-

cleba commucanit. Nam postquam antiquorum fententiam retuliffet, contra cam fie difputar: 4 Ar fi itaeft, fequitur, Pontificem ma a ibid um non elle capnt Ecclefiz . & alios Epilcopos, fi mali fint, non effe Capita Ecclefiarum fuarum. Hacille. Deinde respondet malum doctorem esse membrum mortuum, & proin-de non yerum, quantum attinet ad rationem membri, tamé elle verum membrum, ratione instrumenti. Quibus verbis tacita confessio contineri videtur, le quidem no tantum confenfu Ecclefia, fed & ratione amnino victum, pertinacem tamen in opinione, nec Ecclefiz consensui, nec rationibus cessurum, Namqui dicit, malum homine une interna virture non elle membrum Ecclena, ratione membri, fed tantum ratione inftrumenti : dicit, non elle membrum, fed instrumentum: quod neminem exillimo negare. Membrum mortuum, pon est membrum, nist zquiuoce. Malum doctorem elle membrum mortuum concedit; definitio igitur membri in eum competere nullo modo potest. At quod membrum non eft, poreft effe inftrumentum: quis negat & Ecgo nugaciflimus deprehendirur Cardinalis, qui post longam disputationem de membris Ecclefiz; qua definiuerat elle membra, tandemaliquando veritate victus, concludit, non effe membra, fed instrumenta.

Nec valet Bellarmini ratio, quod malus doctor propterea Ecclesiz membrum sit; quia ratione instrumeti potestelle vtilis ad Ecclesig

zdificationem. Namad membrum Ecclefia constituendum, requiritur charitas, fine qua non possuut consistere in hoc corpore, nec adolescere in eum, quiest caput, nempe Chriftus; nec incrementum capere corpori conueniens, ad zdificationem sui per charitatem. Quz quidem omnia in Ecclelia membrisnecellaria elle, docet Apoltolus. At qui non elt membrum Ecclesia, potest effe veilis ad Ecclefiz zdificationem; ficut qui malus eft vir, potefteffevrilis architectus; ficut mali illi architecti, qui arcam Noë zdificarunt, etiamfi vera fide Deo non ferniebant, veiles camen ad arcam conftruendam fuerune. Et ficutin veteri Testamento Prophetica reuelatio nonnunquam malis hominibus à Deo concessa fuerat, quemadmodum Prophetæilli feni, qui habitabat in Bethel; atque etiam Balaamo. a in I. Rig. 13. Prophetia enim inquit a Nicolaus Lyra, re-Spicitactum intelligendi; charitas autem, que facit hominem bonum, eft actus voluntatis; prius potelt elle fine posteriori, & ideo reuelario Propherica potest effe fine charitate: ita etiam in Ecclesia mali homines per doctrinam & intelligentiam poffunt effe vtiles ad Ecclefiz zdificationem, qui tamen Ecclefiz membra non funt. Nam administratio Ecclesia vel estinterna per Spiritum, vel externa per disciplinam. Per internam administrationem fiunt homines filii Dei, & membra Ecclesia. At hoc non fit per externam administrationem in disciplina. Quanquam enim externa admini-

I Reg. 13.21. Num. 23.

niftr mali ciun qua dent ftrat mul fia, v nifti

qua

non

tern ædif

Arati faum

perb

eur, f

incx

attin

terna

abiis fidel

> mus fit f fand fia. fe f me Vict exc

BC **Aratio** 6 Aratio ad internam referatur, tanquam ad fuum finem : tamen mali homines, auari, fuperbi, ambitiofe, qui Spirita Dei non reguntur, fubliftunthic, & omnino commorantur in externa administratione, nec ad internam attingunt. Es autem, que mali faciunt in externa administratione, prorsus nihil differunt abiis, qua in externa administratione boni& fideles faciune : quia fanchi in externa administratione nihil plus conferre possunt, quam mali homines in eadem administratione : faciunt verique, quod ferui facere pollunt: reliqua ex interna Spiritus administratione pendent. Itaque ficut in Regni terreni administratione non tantum Regum filit, fed & famuli in regimine flatuuntur: ita fit in Ecclefia, vt non tantum fili Deiad excernam administrationem vocentur, sed & serui nonnunquam impii. Exteros autem administratio non facitaliquem membrum Ecclefiz, fed interna, qua membra coharent cum Capite, ad adificationem fui per charitatem.

Colligimusiam, que hactenus disputauimus. Ecclesia vera genuina proprietas est, ve sit sancta: Ecclesia nunc Romana, non est sancta: Ergo Ecclesia illa non est vera Ecclesia. Ecclesiam autem nunc Romanam, non esse sanctam, probant ipsi Pontiscii, qui in membris huius Ecclesia nullam internam virtutem quarendam docent. Qua quidem exectanda sententia a fraterculis primum inuecta, à Tridentinis nuper publice promul-

gata,

Chricontem. snein eft

lefia

qua

nec

Ecvir, li aramfi n ad

onceffa , qui mo.

VC-

que que itis; iela-

ita nam cle-

vel isci-

hoc in ini-

atio

igata, murat Ecclesiam sanctam, in Ecclesiam sceleratam. Si enim ideo sancta dicitur tantummodo, quia vna part eins est sancta dicitur tantummodo, quia vna part eins est sancta certe ideireo etiam scelerata dici porest, quia vna pars, imo à maior pars scelerata esset. Nec valet responsso, denominationem fieri à meliori parte : quia nulla ratio reddi potest, quare maior pars, que sepenumero vincit à dominatur, non etiam aliquando denominer, seu nomen tribuat. Restat nune, ve de lanctitate membrorum Ecclesia antiquorum Partitui testimonia referamus.

## CAPVT III

Contines Patrum testimonia, demonstrantia, Ecclesia membra non esse alsos, nesse sanctos.

De Theologoru fententia habemus Cardinalis confessionem, ficut superius obserusuimus, Alexandrum de Hales, Thomam Aquinatem, aliosque docuisse malos non esse membra Ecclesia. Hoc loco antiquorum Patrum sententiam de hacre profesettius.

Origenes sic docet: a Ipst, qui non babent maculan, autrugam, aut diquid bainsmodi, sunt vera Ectlesia. Atque alibi: b Ectlesia fautia ét immaculata dicitur; non quod à princata immaculata sucrit; bot enim sontrara de l'ambanon potest qui: sed quod reparamenta ara sincera. Hat ille: Ita Ecclesia lancutatem il sancto Capita mutnatam, arq; imputatam; docuit Origenes.

a in Genef. Homil.t. b in Luc. Homil.s. Ba lumba benefa bædu:

CI

non für dinem Quipp gneum carpus rugan phyla

R

locur effe in vt fin Card noni fub f Card butie quot gues rum ! dicit rat. effe v Eccle go , ba it

Cetet

Bafilius: a Ecclefia, inquit, vna, perfettaco- a in Pfal 44. lumba,qua su dextrum Chrifts locum eos accipis, qui benefaciendo fune exercitati, acvelut paftor oues ab

Cheyloftomus in illa verba: In magna domo non funt tantum vafa argentea & aurea, fed lignes & fictilia, fic (cribit; b. Non refert cam fimilita- b in 2. Epift. dinem ad Ecclefiam, fed ad mundum vninerfum. ad Tim. Ho-Quippe in Ecclefia vullam est vas fichile, aut li-gneum, sedargentea amnia, & aurea. Ibienim est corpus Chrifts, cafta virgo , non babens maculam ant rugam. Idem habent Theodorerus,& Theo-

phylactus. Responder Bellarminus ad Chrysostomi

fiam

tan-

certe Vna

c va-

elio-

uarc

mi-

. Icu tate

rum

477-

ob-

am

effe Pa-

ent unt

0

cutest

خلة

es. fi-

ico.

locum: 1 Non negat Cheyloftomus, malos c lib 3. 249.9. esse in Ecclesta, sed dicit, no esse necessarium, de Eccles mi-Cardinalis egregiam rationem, quia licclesia non indiget malis. Hacille. Annquos Patres fub ferula fua castigandos reuocat Dominus Cardinalis, arque cos, tanquam puerulos balbutientes instituit, monetque, quid theere. & quomodo debuissent: quali veto Pares elingues effent, niff his magilter electrionis rum formator adeffet. At Chrysostomus non dicit, quod eum dicere Cardinalis affinkerat. Scribit entin diferte, in Ecclefia millum effe vas ligneum. Er rationem reddit : quia Ecclefia est corpus CHRISTI, casta virgo, fine matula. Bellarminus hec verba ita lub ferula fua transmutat, quali diceret , non elle necessarium , ve fint male

in Ecclefia: & Ecclefiam non indigere malis. Quanta inepria? quali vero mundus indigeat malis. Pergamus.

a in Efa lib. 4.07AL.4.

Cyrillus Alexand. a Quam Ecclefiam dicimus, non circuitu murorum vim buius dictionis accommodamu, fed piorum potius in ea fanctifimam multitudinem fignificamus. Sic docuerunt Græci, audiamus eriam Latinos

b lib.4. c.18. Irenaus air: b Ecclefia ell femen Abraba per Chriftum , cui adoptioreddicur , & bareditas , qua Abraha promiffa est. Idemque: Phi Ecclefia, ibi Spiritm , Gvbi Spiritm Dei, ibi Ecclefia , Comnis gratia. Spiritm autem ventas. Hæc ille. Si adoptio, hareditas, gratia, Spiritus, veritas, funt proprietates & dotes verz Ecclefiz, fallum docent, quiaffirmant, nullam hic internam requiri virtutem.

c Epift. 17. Pamm.

Cyprianus etiam fic docuit: c Ecclefia in Episcopo & Clero, & in omnibus faribus est coftituta. Absit enim, nec Domini misericordia & potestas eim imuita pariatur, vt Ecclefia effe dicatur lapforu numerus. Hac ille. Quod fi lapforum numerus non potest dici Ecclesia, profecto nec numerus eorum, qui nullam habent virtutem internam.Idemque Cyprianus fic docer: d Nec in Ecclefia Dei remanere poffunt, qui Deificam & Etclefiafticam disciplinam, nec altue fui conversarione, nec morum pace tenuerust. Atque itetum : e Ecclefiam, idest, plebem in Ecclefia constitutam, fideliter & firmiter in es , quod credidit, perfeueran. sem, nulla res separare potest à Christo. Atque alibis f In Ecclefia non nifi concordes & vnanimes babi-

d Epift. 49.

e Epift. 63.

f Epif. 76.

babit tente

A hoc larm cunc Chil natia prob

fchil R collig gulti prob enim nicep tans t non ni prian fia Cl procu uis int tentio ques 1 Paulo cum il Dein mus. prian mini

expo

Bella

habitant , loquente in Pfalmis Spiritu fancto, & ditente : Dem, qui habitare fecit vnanimes in domo.

alis

ndî-

dici-

u ac-

MAM

Græ-

a per

, que

, ibi

mais

ad-

funt

lum

nam

ia in

ituestas

foru

erus

me-

in-

Nec

16

1/4-

n:e

, fi-

an-

ali-

mes abi-

Alistestimoniis missis, & dissimulatis, ad hoc postremum testimonium respondet Bellarminus, a loqui Cyprianum non de qua-a lib 3. cap 9. cunque concordia, led de illa, que opponirur de Eccl. milit. schilmati propriedicto: agir enimibi de Nonatianis schilmaticis. Hacait Bellarminus, ve probet, malos homines elle membra Ecclesia, fchilmaticos autem non elle.

Respondeo, S. Augustinum longe alind colligere ex iifdem Cypriani verbis. Nam Augustinus citat hunc ipsum locum Cypciani, vt prober, malos non effe Ecclesia membra. Aie enim Cyprianus : Alienis fiat , profante Dominica pacts, ac Dominica vnitatis inimical, won habitans in domo Dei , idest , in Ecclefia Chrifti, in qua non nifi concorder atq vnanimes babitant. Hec Cyprianus. Subiungit Augustinus! b Sim Ectle. b lib 7. 2.497 fia Christi non nifi concordes & vnanimes babit out, la Baptifin. proculdubio no habitabant in Ecclefia Christi quamuis intus effe viderentur illi, qui per inuidiam & contentionem , fine charitate Christum annuntiabant : quos ipfe intelligit, non bareticos aut fchifmaticos, à Paulo Apoftolo commemoratos, fed falfas fratres. cum illo interius commorantes. Hæc Augustinus. Deinceps ad Augustini sententiam deuenie. mus. Hac retuli hocloco ex Augustino, vt Cypriani fententia conflare possic contra Bellar.

mini responsum. Eundem Cypriani locum

exponunt Augustinus & Bellarminus Dicit

Bellarminus, Cyprianum non de malis Chris

Hianis, sed de schismaticis loqui: Cardinalis egregie tefutatur ab Augustino. Augustinus fensum Cypriani ex ipus verbis, ex perperuo Ecclesia indicio deducit. Bellarminus ex suo ingenio, ex libidine corrumpendi, torquet eadem verba, vr recentem Tridentinam blafphemiam confirmet. Quod Bellarminus rantum deschismaticis dictum vult, Augustinus probat de fallis frarribus dici.

Bellarminus etiam è Cypriano verba producit, quo probet, malos esse membra Ecclefiæ. Verba Cypriani funt lib.3. Epist.3. Impediri non debet, aut fides, aut charitas nostra, ve, quoniam Zizania effe in Ecclefia cernimu , ipfi de

Ecclefra recedamin.

Respondeo, hac producendo Bellarminus oftendit, fenshil proferre posse. Zizania funt in Ecclefia, ficut in tritico: non ve partes tritici; ergo nec ve parres aut membra Ecclesia. a Mater vinentium Ecclesia est, inquit Ambrofius, quam adificat Dem rpfo fummo angulari lapide lefu Chrifto

Ambrofinsetiam loquens deiis, qui nullam habent internam virtutem, fic ait: Non talibus decoctoribus ad Ecclefiam Christi perueni. tur ad quam tendebat lacob. lib 1. Epift.4.

Hieronymusin illa verba: Ecclefia est subieb in Ephof. 5. da Chrifto; lic feribit : b Ecclefia Chrifti gloriofa est non babens maculam, aut rugam, neg, aliquid buiusmodi; Qui ergo peccator est, aut aliqua forde maculatus, de Ecclesia Christi non potest appellari, nec Christo fubiectus dici.

Respon-

gnifi

appe

ille.

bus E

cont

lat.e

clefia

buit.

priut

terdi

vepe

parte

Fliet

autn

tute

rat.

poffe i

gam.

nomi

tur.I

rony

quæ

tam

ficu

cator

medi

ipfin

ille.

dis

que

Sup

in Lucam. lib. 2. cap 3.

palis

nus

tuo

fuo

ca-

ola(-

an-

nus

to-

cle-

HPE-

pr.

fi de

nus

unt

iti-

lix.

ro-

spi-

ul-

Non

mi-

bie-

10-

uid

rde

ri,

a-

Responder Bellarminus, Hieronymum fignificar mon polle malos de ea parte Ecclefie appellari, que solos perfectos continet. Hac ille. Deinde hoc figmentum fuum de his duabus Ecclefie partibus ex Hieronymo probare contendit: quia Hieronymus in cap. 1. ad Galat.exponensiflud, Ecclesia Galatia: dicit, Ecclesiam dupliciter accipi. Interdum coim tribuit Scriptura toti Ecclelia id, quod elt proprium perfectorum, vi carere macula, &c. Interduid, quod est proprium imperfectorum, ve peccare. Hæc Bellarminus. Arg, hine duas partes observalle se existimat. Respondeo, Flierenymum nulquam dicere, partes effe, aut membra Eccleliz, qui nullam habent virtutem internam: quod huic probandum fuerat. Dicit Hieronymus, a Ecclefiam dupliciter a in Gal. poffe dici , & eam , que non habet maculam aut rugam & vere corpu Christifit & cam, quain Christi nomine, abfq plenis perfecting vertutibus, congregetur.Hzc Hieronymus. Deindeexplicat fe Hie. ronymus: Minus perfectam Eccleham vocat, que nondum ad perfectionem permenit; fed tamen ad eam contendir. Fieri enim poteft, ficuridem Hieronymus alibi docet, b ve pec. b in Aphof ; cator currat ad medicum; quin non babent opus fani medico, fed male habentes, & curentur yulnera ipfins, & fiat de Ecclefia, qua est corpus Obrifti. Hec ille. Loquitur ergo Hieronymus de imperfectis, qui funt, ve ipfius verba habent, able que plenis & perfectis virgutibus, qui tamen fuo tempere ad plenas & perfectas virtures

accedunt. Cardinalis disputat de illis, in quibus est nulla interna virtus. Quantum hac sententia ab Hieronymi sententia differat,

bill ge

fit ta

mnes

plani

adea

legio

corpo

Hæc

tent

fiam

vitai

funt

gull

tur,

fine

colu

nuni

Pot

fere

pot

fern

pre/

bris

mac

cis

Que

Cet

rint

iniq

21710

Libr

con

bus

quis non videt ?

Ad Augustinum deuenimus. Augustinus hanc controuersia partem de membris Ecclesiæ diligentissime arque accuratissime tra-Cauit. Quicunque non funt fancti, qui funt fine fide & charitate, non elle Ecclesia membra demonstrat, quamuis in Ecclesia esse videantur. Nos, qua dinertis locis observauit de hacre, vna colligemus. Hæcigitur babet Augultinus : a Ecclefia est corpus eim , ficut Apoftolica doctrina commendat, que etiam coning eins dicitur. Corpus ergo fuum multis membris dinerfa officia gerentibus, nodo vnitatis & charitatis, tanquam (anitatis aftringit. b Diabolus est caput impiorum, qui funt eius quodammodo corpus, ituri cum illo in Supplicio eterni ignis: ficut Christus est Caput Boclesie, que est corpu eine futurum cum illo in regno & gloria sempiterna. Ad illam quæstionem : Vtrum Baptisma bereticorum generet filios Deo? respondet Augustinus: c Quafi vero ex boc generet, vnde separataest, & non ex hec, vnde coniuncta est. Separata est enim à vinculo charitatts & pacis, sed adiuncta est in vno baptifmate. Itag, est vna Ecclefia, que fola Catholica nominatur, & quicquid fuum habet in communionibus diverforum, à sua vnitate separatu per boc, quod suum in eis babet, ipsa viique generat, non illa. Neg, enim separatio istarum generat, fed quod fecum de ifta rennerunt : quod fi & bot

dimittant, omnino hon generant. Hacitaq in omni-

a lib.i.de doctr.Christ.

b ibid.lib.3.

é lib.t. de Bapt.contra Donatist.c.10.

qui-

hæc

rat.

inus

Ec-

tra-

tfi-

m-

V1-

de

lu-

oli-

ici

ciá

Ca-

m,

in

le-

di

mi

n-

t.

a.

id

ı,

n

e

le

his generat, cuius Sacramentaretinentur, vude pofsit tale aliquid vbicung, generari, quamuis non omnes, quos generat, ad enus pertineant vnitatem qua pfg in finem perseuerantes faluat. Neg enim i foli ad eam non pertinent, qui separationis aperto sacrilegio manifefti funt, fed etiam illi, qui in eiu vnitate corporaliter mixti, per vitam pefimam feparantur. Hæcille. Hæcplenius retuli, yt Augustini senrentia melius agnoscatur. Quod si ad Ecclefiam hanc Catholicam non pertinent, qui pet vitam pessimam separantur, quomodo posfunt effe Ecclesiæ membra ? Iterumque Augustinus: a Non funt inilla Ecclefia, de qua dict- a ibid. lib. 4. tur, vna est columba, vna eiu matri fue: ipfa est enim cap.3. fine macula, autruga. Aut afferat, qui porest, buine columba membra effe, qui feculo verbis, non facturenuntiant. Afferat, qui potest, inquit Augustinus : Potuit Bellarminus, possunt hodielesuitæalferere, quod Augustinus credidit, neminem potuisse. Sed pergat Augustinus in inchoato fermone, b Nos, inquit, fecundumid, quodin b ibid.esp.3. prafenti est, quarimus, verum in illis Ecclefia membris, que vna columba dicta est. & fonfa Chrifts fint macula aut ruga, hodie deputandi fint, de quibus dicit Cyprianus, quod viam Domini non tenerent. Quod fi illos in fuis membris nec illa columba agnofeit, & talibus, fin eadem pernerfitate permanfevint, deturus est Deus : Recedite à me, qui operamini iniquitatem. Videntur effe in Ecclefia, fed non funt : ime & contra Ecclefiam faciunt. c Quedenimin c ibid lib.s. libro Canticorum Ecclesia fic describitur, Hortus cap 23. conclusus, forer mea, fponfa fone fignatus, putelus aque.

aut t

cum

funt est .

boni

271.471

babe

Decc

Ha

gul

cen

ten

cra

per

fix

pro

qu

No

In

ni

ni

Gi

n

A

ra

fi

11

aquavine, paradifu cum fructu pomerum: besinselligere non ander mfi in fanctie es infis : non in auaru & frantasoribus, & capsoribus, & funeratori-but, & ebriofit, & uthidu, quos camen cum tuftu baprismum dabaife communem, cum quibus commu-

nem non babebant charitatem.

Hæc disputat Augustinus contra Donatia fas, arque haceft eius communis & virariffima responso, per illos septem libros de baptilmo Donatillarum, quibus refutar Cypriani opinionem, de Baptilmo harencorum: in coquerorus ell, vt docear, candem prorfus rationem effe hæreticorum extra Eccleliam, & male vinentium in Ecclesia: nec membra Ecclenæ effe, vel hos, veliftos, donec conuerrantur: rum demum membra fieri, quum vera fide & charitate ita inferantur in Corpus Chrifti, ve cum Capite connectantur: non tamen iterum esse baptizandos, quia ipsa reconciliatione ac pace præftatur, vt ad remissionem peccatorum, eis in vnitateiam prodesseincipiat Sacramentum, quod acceptum in schismate prodesse non poterat. a Siverum est, inquit, (quod obijcit Cyprianus ) propterea filios Des generare non pocest harefis per Christum, quia Chrifis foon a non est: necturba illa malorum intus conftitutorum potest; quia & ipfa Chrifti fonfa non est. b Mali Carbolici, & heretici non pertinent ad fanctam Ecclefiam Dei , quamus intus effe videantur; quia ifti funt auari, raptores, foneratores, immundi, maleuoli : & catera huiusmodi. Illa autem columba, vnica, pudica, & cafta fponfa, fine macula

a lib. s. c.25.

b lib.6.6.3.

nina-

ratori-

Au ba-

mmu-

mati-

e ba-

pua-

n : in

n, &c

Ec-

tan-

rafi-

hri-

men

ilia-

em

nci-

chi-

in-

Des

bri-

011-

non

44

in-

271-

em

ula

MS

nus ruga , horeus conclusus, fons fignatus, paradisus cum fructu pomorum, & carera, que de ille ditte funt, quod non intelligitur, nift in bonis le fanctio : id est , non santum fecundum operationes muneru Dei, bonug, malug, communes, fed eriam fecundum intimam & Supereminentem charitatem, Spiritum S. habeneibus, quebus Dominus dicit : 81 cui dimsferieu peccata, dimittetur ei, & fi cuitenebiem, tenebutur, Hæc Augustinus. Quid plura congera ex Augultinor vel cerre hæc, quæ produximus, euincent homines, qui nulla habent interna virtutem, sed rantum externa professionem, & Sacramentorum communionem, que fenfu ipfo percipitur, non esse partes & membra Ecclefix, vel omnis autoriras & fides Augusti est prorfus repudianda.

Atqui ex Augultino etiam fententiam fuam probare voluit Cardinalis. Audiamus quomodo. Augustinus, inquit, tract. 6 in loban. Nos, att, fatemur, in Ecclefia Catholica & bonos, & malos effe, fed tanquam grana, & paleds. Hæcille. Impudentia excecauit Cardinalem : quid enim non audet iste affirmare, qui ad tam manifesta Augustini verba, qualia funt, qua fulius ex eo superius produximus, nihil amnino respondere volnit; & ramen ex eodem Augustino suam lententiam confirmare sperauit: quia in Ecclesia funt boni & mali, fed ficut grana & palea. Que verba probant, malos non effe membra Eccleliz; quod & expressius Augustinus eodem tractatu docuit, a trad 6.in his verbis: a Quero yerum ad buius columba meni- lohan.

4 bra

bra pertineant quari, raptores, subdoli ebriofi, flagitiofi? Membra funt columba huiw? Abfit, inquit, Greuera, fratres, qui boc dixerit? Hac Augustinus. Per Columbamautem, Catholicam intelligit; nam eadem loco hac habet verba: O Catholica , tibi dietumest, pna est Columbamea, ma est matri sua. Deinde de raproribus, auaris, ebriofis loquens; sic pungir lesquas: a Anisti omnes membra columba funt ? fic dehonestaftis columbam vestram, ve ei membra vulturina faciatis. Hæc Augustinus. De membris Ecclesiæ quæflio est. Augustinus docet, malos bonos que effe in Eccletia, malos autem non effe membra Ecclefiz, fed tamen in Ecclefia effe, ficut paleminter grana. Dominus Cardinalis, homo dura auris, hacipla verba Augustiniadducit, vt probet, malos effe membra Ecclesia. Certe Dominum Cardinalem hac malo animo tra-Staffe, vel Papaiudice, vincam. Pergamusad alios.

b in Pf. 106.

a ibid.

e ad Probam, de Virgin. Epift 3.

d in Iob.lib.
19. cap. 12.
• ibid.lib. 20.
• cap. 15.

Prosper sic docet: b Ecclesia Catholica est in electu pracognitu à Deo, silius promissionus, membru corporu Christi. Fulgentius: c Has Ecclesia vna, vera, catholica, sponsa est, qui a inharet Christo: mater est, qui a saccundatur à Christo: virgo est, qui a incorrupte perseuerat in Christo.

Iam Gregorium Magnum audiamus. Sic ille: d Sanstam Ecclesiam ille veraciter videt, cuius testatur vita, quiavidet. e Neque enim santa Electorum Ecclesia solos sibi aduersarios deputat, qui ab eius side positi extra dissentiunt: sed eos quoque, qui vitam illius male viuendo, interius premunt.

bas n tem. arte Ron Ecc mite fide nio, bru tæ. extr fuos qua fati Eco que mu qui CAT res, mn geli afti hal cil qu ve

fai

CC

en

tu

a In

195

a Intramenfures Ecclefia funt omnes electi, extra a sbid lib.28; bas menfuras omnes reprobi. Etjamfi intra fidet limi- cap. 6. tem effe videantur. Hæc Gregorius. Num qua arte possit Dominus Cardinalis hac Episcopi Romani verba eludere? Si extra mensuras Ecclesia fint omnes reprobi, quamuis intra limitem fidei effe videantur, profecto externa fidei professo, & Sacramentorum communio, que fenfu iplo percipitur, non facit membrum Ecclefræ; quod improbe docent lefuita. Sed pergit Gregorius: b Infideles quofque b lib g.in. extra Ecclefiam, peccati fui vnda perimit, & fideles dia. 4. Epift.4. fuos in fide atque in charitate fantte Ecclefia vnitas, quafi arca compago cuftodit. Gregorius his verbis faris liquido demonstrat, male vinentes ad Ecclesiam Christi non pertinere, Audiamus, quomodo Canctus hie vir lesuitas nostros multisante feculis, suis coloribus depinxerit, quafi pranuntians hac tempora: c Sicut in- c in lob lib. carnata veritas, inquit, inpradicatione fua paupe- 12.cap.3. res, idiotas, & simplices elegit : fic è contrario, damnatus ille homo, quem in fine mundi apostata Angelus affumet , ad pradicandam falfitatem fuam, aftutos, ac duplices, atque buius mundi scientiam habentes, electurus est. Hæcille: tanquam penecillo depingens Papales istos prædicatores, qui relicta veteris Ecclesia synceritate, abiecta veteris doctrina puritate, conculcata Ecclesia fanctitate, dum tanquam immundi fues in conovolutantur, dum contempta Dei sapientia, fapientiam mundi in Ecclesiam fectantur, ita palam Deo & Ecclesia illudunt, vt in

flagiquit, gufti-

n inrba :

mes, aris,

atu.

uæ-

bra pa-

mo cit,

tra-

est m-

le-

Sic

et, u-

10-

11-

fuis fordibus fanctam Dei Ecclefiam quarant, Hinc est, quod membra, & partes Ecclesiz fancta, statuant homines impuros & profapos, qui nullam habent internam virtutem, sed tantum externam professionem, & Sacramentorum communionem, que fensu iplo percipitur. Non dubito, quin intelligant, se hæc mouere contra Scripturas, & vnanimem Patrum confeniom. Neque enim ignorantiz crimen fibi à nobis obiici, aquo patiuntur animo. Quia igitur videntes, & Icientes peccant, viderint, quam horrendum bellum fufecperint in Deum, & in Christum, & in Ecclefiam. Hacomnia majorem in nobis vigilantiam, & veritatis amorem accendere debent, ve tanquam filii lucis, in Christi & fanda Ecclefie institutis, cum bona conscientia ambulemus, contraistos, quos Spiritus Dei venturos prædixerat, habituros formam pietatis, fed virtutem eius abnegantes.

De membris Ecclesia fanctis Gregorius sic etiam dacet: a Omnes not, qui in eins fide nati fumm , eius proculdubio Corpus existimus : quia igitur mixa difpensatione pietatie, membrorum suorum dominus caput factus est , repulfa reproborum multirudine, folus est etiam nobiscum. Hæcille.

Pergamus ad reliquos Scriptores, qui in fequentibus seculis docuerunt, qui, quia communem superiorum sententiam secuti funt, fuccinchius à nobis sunt commemorandi. Rabanus fic docuit : b Exomnibu gentibus fancta lib. 5. cap. 13. congregatur Ecclefia, qua eletta Chrifti harediras

440.16.

in Ecclef.

est.

inte

Eccl

edit

Ecel

do.

clet

de.

did

fia !

pro

eu f

2711

eti

ta ftu

lat

pol

10

la

me

(us

fia

pr

CO

60

rant. leliz rofatem, craiplo it, fe nem ntiæ urapcefulcelelanent. Ecbu--un fed sfic nati igirum ltifemnr, laata 1145

est.

B. Hecille Arlefuira docent hodie, quod nemo vergrum formniquit: impios homines fine interna virtute effe Christihareditatem. Smaragdus etiam fic scribit: a Domu spirituals a int. Pu... Ecclesia est sustorum, de lapidibus vius, & animabus cap. 2. adificata fanctarum. Rupercus : Vniuerfalis Ecolefia (anguine Chrifti mundataest abomnideli-80. Bernardus etiam banc de Arinam de Ecclesia membrisa Patribus traditam, magna fide, atque integritate fu scepit, posterisque tradidit. Sicenim docer: b Ipja fonfa est Ecele- b Sorm.68.in fia electorum, de quibu spoftolus, Omnia, inquit, Canic. propter electos. c Et, quid fonfa? nifi congregatio e ibid. suftorum : quidipfa? nifi generatio quarenesum Dominum , querentium faciem fonfi. Idemque lic etiam : d Non deficit charitas de Ecolefia, Funda- & Serm.79.in ta est Ecclefia super petram : petra autem est Chri- Cant. ftus. It aque nec verbofitate Philosophorum, nec canillationibus bareticorum, nec gladis perfecutorum potuit ifta, aut poterit aliquando separari à charitare Christi. Idem docuit Nicolaus de Lyra, in illa verba : Super petram hanc edificabe Ecclefiam meam, & porta inferorum non praualebunt aduerfus eam. e Ex quo patet, inquit Lyra, quod Eccle, e in Matt. 16. fia non confiftit in hominibus ratione poseffatis, auf dignitatis Ecclefiaftica, vel fecularis, quia multi, principes & Summi Pontifices , & ali inferiores inuenti funt apostataffe à fide. Propter quod Ecclefia confistit in illis per font, in quibus est notitia vera, & confestio fidei ac veritati. Hæc Lyra. Quam appolite, quam ingenue inter denfas tenebras lucem lecurus est? contra quam illitenebrio-DCS.

108

nes faciunt, qui in clarissima Evangelii suco excuriunt, Lyraigitur judicio, Ecclefia non confistit ex is; in quibus nulla est interna virtus. Iohannes Wiclefus Merconenfis nofter, hanc opinionem, quæ improbos, ctiam damnatos homines, Ecclefiz Catholicz membra elle finxerat, primum inter privatas opiniones fraterculorum inuectam refert, Refea mad.contr. ram verba eius Anglice, ficut scripta funt; a Friars destroyen this article of Christian mens faith, Ibeleine o common or generall Churche. For they

frat. cap. 39:

teachen that tho men that shalbe damned be members of boly Churche. And thus they vvedden Chrift, and the deuil tagether: id eft, Fratres bunc arriculum fides Chriftiana destruunt : Credo Ecclesiam Catholicam. Docent enim, homines damnandos membra effe Ecclefia fancta : & fic Diabolum cum Christo connubio coniungunt. Ita Wiclefus originem erroris huius notat, quam à fraterculis primum inuectam demonstrat : quos testatur horrendo coniugio Christum cum Diabolo copulaffe : quam absurditatem nullo modo effugere poslunt, qui membra Ecclesia, qui funt & membra Christi, docent esse fine omniinterna virtute: ita enim & membra Diaboli Christo coniungunt. Gratianus in hanc sententiam quædam etiam ex veteribus Scriptoribus colligit, ve probet, impiosab Ecclesia Teparari per vitam malam. Agnoscit Gratianus, longe aliam fuisse Romanæ Ecclesiæ doetrinam (illo quo scripfit iple seculo, ) quam hodie promulgant Icsuitæ, de membris Ecclefia.

dift.14. 93:

nos. Bell Eccl gion qual fubi plecti natio quid comi quit muil Dabi

tuan

da,

m 146 .

sap.

clefia

te, E

men

Capi

nulla

Rific

man

mus

cami

luce

non

a virofter,

mda-

nem-

sopi-Refe-

nt: 4

faith,

r they mem\_

brift,

rescu-

fiam

andos

cum

rigi-

culis

atur

bolo

odo

qui

e o-Dia-

ianc cri-

lefia

atia-

do-

uam Ec-

fix.

clesia. Diximus de prima Ecclesia proptietate, Ecclefia fancta eft. Sanctitas hac eft in membris, qua omnia fanctificantura fancto Capite. Atmembra Ecclelia Romana, qua nullam habent internam virtutem, non fan-Clificantur d fancto Capite, Non eftergo Romana Ecclefia illa, quam in Symbolo credimus fanctam. Reftat, ve de proxima nota dia camus

# CAPVT IV.

Credo Beelefiam Catholicam.

E Catholica Ecclesia controuerfia est inter Carholicam Ecclefiam, & Tridentinos. Ve veritas illustrius appareat, apponemus Bellarmini vetba, qua catholicam Catholica Ecclefix descriptionem continent Verba longiora funt, sed quia doctrinam Tridentinam; quam stabilire volunt, maxime subuertunt, Subjungenda funt. Sicentin scribit!

a Boclefia pere Catholica non folum debet am- a lib.4.c.7.de plecti omniavempora, led etiani omnialoca, omnes notis Ecclof. nationes, amnia hominum genera. Sic enim explicat, quid fit, effe Catholicum, Vincentius Lirinenfis in fue commonitorio : vbi dicit , eos proprie effe Catholicos, qui tenent id, quod femper, quod vbique, quod ab omnibus creditum est. Et fic praditium erat Pfalm 2. Dabo ribi gentes hareditatem tuam , & poffesionem tuam terminos terra. Sunt autem aliqua observanda , antequam ex bac nota argumentum depromamu. Primum est ex Augustino, de veritate Ecclefia, sap. 6. & Beda, cap. 6. Cant. V & Ecclefia fit Catholica, inpri-

Inprimis requiri , ve non excludar vlla rempora focal bel bominum genera. In quo diffinguirur à fynagoga, que erat Ecclefia particularis, non carbolica, quià erat all gata vis tempori, id est, vique ad aduentum Meßia: item van loco, sa est, templo Solomona, & vne familie, id est, filis Iacob. Secundo, nota ex Augustino , EMSt. 80. vi fit Ecclesia Catholica , non requiri, ve fir in omnibus hominibus roctus mandi: fed tantum, ve innotescas omnibus prouincijs, & in omnibus fructissices: sea ve inomintous prouincijs altqui fint de Ecclefia. Tertio, ex Briedane, lib. 4. cap. 2. par. 2. Berlef. dogm. nota, non requiri, pt hoc flat fimul, itave vno tempore in amnibus prazincije necessario esse oporteat aliquos sideles; fati est enim , fi fint fuccefine. Ex que id fequitur , quad fi folavnaproninciaretineret veram fidem, adhuc ve-re & proprie diceretur Beclefia Catholica, dummodu clare oftenderetur, eam effe vinam & eandem cum illa, qua fuir alique rempore, vel dinerfix in toto mundo. Quemadmodum nanc queltbet diacefis dicitur catholica, quia est continuata cum alhis, qua facignt enam Ecclefiam Catholicam. Vitimo no-ta, quod, erfi Ecclefia non necessario debnit simul effe in omnibu lock, tamen hoc tempore debet necefferio vel effe, vel fuiffe in maiori parte orbis terva : quià Ecclefia iam fenait. Hactenus Bellarminus.

Si hanc Catholica Ecclesia deleriptionem recipiamus, Ecclelia nunc Romana nullo modo Catholica erit: quia tenet id; quod nee semper, necvoique, nec ab omnibus credirumelt: quia non retinet veram fidem: quia denig

denie in to agnd D

mus. vnita de ho Becleh Bansa Boem piam . Hac band lican perc tur. theli cred

> atq; qua. Eccl Vni nis b

quæ que latit por run

net om Et

deniquon est von atqueadem cumilla, quam in toto mundo Catholicam susse, omnes

agnofcimus.

Total

goga,

quia

neum

t Au-

mre-

: fed

F in

sali-

6. 4.

t hoc

nchis

est

od fi

78-

MIO-

CHINE

toto

s di-

que

20-

mal

ne-

167-

ar-

em

10-

ice

di-

ma

iq;

De Romana antiqua Ecclesia non dubitamus, quin cum Catholica confentum arque vnitatem retinuerit. Omnis controuerlia eff de hodierna Romana Ecclesias a Catholica 2 Beclefia, inquit Bellarminus, pracer traliam, Hifaniam, Galliam, Germaniam, Angliam, Poloniam, Boemiam , Hungariam, Graciam, Syriam , Athiopiam, Agyptum, in ipfo nono orbe babet Ecclefict. Hæcille, Putat Bellarminus, fufficere ad probandum, Ecclesiam nunc Romanam Catho4 licam elle, fi lefuita, & Tridentina parsaliqua per omnesistas pronincias dispersi ingeniane rur. Nosetiam in omnibusillis provinciis Catholicam velelle, vel fuille, vel futuram elle credimus; fed non nifi in illis, qui confenfam atg; vnitatem retinent cum illa Ecclefia antiqua, quam Catholicam faille conftat. Nam Ecclefia vna est, atq; eadem, quia vna doctrina, atque eadem fidei regula perpetuo maneti Vnitasautem Ecclefiæ non confistit in perfonis hominum, qui mutantur, fed id doctrina; que femper vna cademque permanet. Itaque Ecclesia Catholica dicitur non tantum à latitudine fua, quia neclociscertis, nectema poribus alligara eft, ficut erat fynagoga, verum etiam, & maxime à doctrina, quia tenet id, quod semper, quod vbique, quod ab omnibus creditum eft, inquit Vincentius. Et Tertullianus de Marcione & Valentino fcri-

dil

à lib.de prafeript.c.30. feribens, sie air; a Constat, iller Catholicain primum doctrinam credidisse apud Ecclesiam Romanensem. Non vocat Tertullianus Romanam Ecclesiam, Catholicam, sed Ecclesiam quidem Romanensem, doctrinam autem catholicam. Quanquam verum sit, Ecclesiam esse, & dici Catholicam, quazcunque sidem Catholicam profitetur; quia singulæ Ecclesia ad Catholicam pertinent, quarenus vnitatem sidei cum Catholica tenent. Eligant sam Pontissicii, quocunque velint sensu Catholicam dieti, & Ecclesia nunc Romana non erit Catholica.

Ecclesia igitur vel catholica est, vel particularis. Catholica est, que in Symbolo describitur, sancia catholica, sanctorum communio. Hec est, que edificatur super petram, March. 16 18. super doctrinam Prophetarum & Apollolorum, Ephel. 2.20. Est corpus Christi, & complementum eius, qui omnia implet in omnibus, Ephel. 2.3. Que sur sum est Hierusalem, que est mater omnium nostrum, Gal. 4. 26. Sancia ciuitas, Hierusalem noua, descendens de coelo, à Deo parata, vi sponsa ornata viro suo: in qua nihil intrat coinquinatum, aut abominandum, sed qui scripti sunt in libro vite agni: Apocalyp. 21, 2, 27. Ita Catholicam describunt Scripture.

Particularis Ecclesiæ (sine vnius cluitatis sue prouïnciæ, sine vnius integræ sit gentis) descriptio peti potest ex Rom.2. 2. quo loco Apostolus Ecclesiam Indaicam breuiter de-

fcri-

men

rum

de d

ritat

fibi,

dica

nes,

sia k bap

irrit

dit,

lesfi

cieta

re,

4. E

mul

divi

хап

lum

qui

qui

hom

in fe

omanam quichoeffe, thoæ ad mfiontia n di-Cas ricuribtinio. atth. Apdti, 80 inorulaal.4. cennata tum, in lie ioli tatis itis) oco

de=

feribit, voi docet, illis credita fuille cloquia Dei. Nondieit, creditum illis fuille verbum Der rantums wirdiger: nec Sacramenta tah-Tali verbo viiror, quod & verbum & Sacraments comprehendat. Ita Apoliolus docer, Ecclesiam esse coelestis thesauri, verbi nimirum, & Sacramentorum cultodem. Ac proinde doceridem Apostolus, Ecclesiam esse co-lumnam, & siemamentum verstaus, quia veritatem in verbe & Sacramentis concreditam fibi, firma fide cultodir. Hujus giene fidei credica funt, pon humana dogmata aut traditiones, sed divina oracula. De particulari Ecclefia loqui Apoltolum, ac non de catholica, ver-ba proxime lequentia suincunt : Quid ii fu illis quidam non crediderune, num fidem Dei irriram reddiderunt? Quibus verbis oftendit, i. În omni externo com malos & infide les fidelibus committos effe. 2. Malorum focieratem externam non posse fidelibus nocere, qui in diainis promissiombus recumbunt. 3. Ecclefiam veram, id eff, vere credentes in mundo confiftere, non humana politia, fed divina virtuce, fidei Dei, hocelt, veritati innixam. Fidesautem Dei commendatur, non folum, quia Deus fideliseft, qui promifit, fed quie Augustinus, quaspfe facturus erat, non qued pradeftin. homines erant facturi, quando Abraha promiferat, Jand. in semine eins fidem Gertsum. Quia etst facium be-mnes bona, ipse tamen facit, vs faciant, qua prase-

P

pit , alioquin , vt Dei promissa compliante Det led in hominam effet poteftate. hus Herefffilles Denger quam Beelefiacor fillit : quæ fides Dei urita elle non potell, quamus mulei homines vani, luperbi, auari frandulenti inueniantur in coetibus Ecclefis fficis omnibus, quales funt particulares E clelia

Itaque describi potelt Ecclesia particularis, quod lite cerps hominum vilibilis, qui per externam serbi prædicationem, & Succemenjorum administracionem, ad internam communionem lanctorum ducitur. Hær deleriprio fuccincte continer ea omnia, que in aliorum delemptionibus fulius ponuutur. Nam communic fanctorum necessaria videtur in Ecclefic deletiptione 11 Quia ponitur, in Symbolo: negne cuim particularis Ecclefia vera Chrifti Ecclelia dici, aut elle potolt, mili quatenus cum Carholica enstatem cet inet. V-nitas autem , quam particulares Ecclelia cum Catholica habent, eft vnitas Capitis, vnitas Corporis voitas do Crinz, voitas lpiritus: hcut oftendemus co loco, quo de vnivate Eccle liz Catholicz difputabieur. Hzc yero omnia panciflimis verbis collecta, communio fan-Ctorum continet. Ac proinde fine hac communione fanctorum non commode notel particularis Ecclesia ita describi e vehec vnitas cum Cacholica retineatur, line qua voita-te Ecclefia effe non potelt. 2. Quia fallaxilla secletia delenitio per partem Tudentia

ruun

Eccle

quan

COME land

hoh

com

of

ptio

clefi

16 A

mus

num polita, paucifficuls illis verbis facilime, & vere reincum. Vident enim, in Accielia de-finitione exprimendum elle connexionem membronim cum Capite, itaque communionem fanctorum resciunt, & pro ea no. namatone in auditam communionem labitiruuhr cam Romano Pontince, tanquam cum Ecclesia Capite. Ar connexionem bane quam haber Ecclesia cum Capite. perfecto continee, atque opcime explicat communio functionum. 3. Quia fres and verba Ponchi-ciorum exceptiones rollunt. Qual quam enion verum file quod docent halter, id ele Car thought vereier die recentes. Ecclesiam coulle-leek electiss gula ramen Politikal et alamate eclesiam in terris militantem, the vibbilem cretum ve ora iels obtutentus, de tamen Ca-thoricorum omnum lenten nam refineamus, communionem lanctorum in hac delcripuone ponamus) ità idem cincitur, ac n electos poluificmus, quia non est hac communio, ni-kinter electos. El Politificis rixandiana praripitur qua enim fronte de Becletic prione reifcere pollunt en verba, que ad l दोलाई दिवित्तिकार दिव सामितिक है। का राज राजा le Apoliolorium recimentur: lam vero videa mus, and allowers of Ponnice in Lector

orti

um

itas Gc-

describenca.

Bestarminiana itaque definirio illa erronea
est in plurimis. 1. Qua quum Canolicam
definire profiteatur, parricularem descripsta
2. Qua quam ille describie, para acq enicam

2 4

effe affirmar, que errare non poffir; quium pareicularis omnis errare politic 3. Quod Christiana fidei professionem requirata Sa-eramentorum communionem, suscipimus quidem hanc fententism, modo recte explicetur. Professionem autem intellign Bellarmi-nus, quamcunque probat Romanus Pontifex : at vero fidei professionem, & Sacramentorum communionem, ad verbi diuini nor-mam, non ad Romani Pontificis nutum renocandam credimus. 4. Quod membra Ecclefie externa tantum profeshone delignet. & Sacramentorum communione, qua fentu iplo percipitur. Nam documus e Setipturis; arque Eccleliz confeniu, membra Eccleha esse sanctos homines, qui veris virturibus lucent. 3. Quodin Ecclesia Catholica Romani Pontificis regimen liatuat. Si de particulari Ecclesia Romana loquatur, concedimus in earegimen Romani Poncificis, quamdiu ille in verbi & Sacramentorum administratione erecus confistit. Catholica antem Romani. Pontificis regimen non agnosciu 6. Quod Romanum Ponrificem Christi in terris Vica-

De particularibus loquitur Scriptura, 1, Cor. 1. 2. Ecclefia, que eft Corinthi Sic Eccleliz Galatz memorantur, Gal. 1:2, & Botlelia Thesialonicen hum, 1. Thesi T. 1. Huiusmodi

rium affirmat. Haciant in Ecclesia definien-

da Pontificiorum postulata, que somuiando

optare folent, dispurando probare non pos-

funt.

erant 1 . de Rom Eccle costu Bus d nant esmi Bare acoun Tali, prim en fy Hac falis Patr bata dive tum Ecc cant bim bris

bro

dice

erant septem illa Ecclesia in Asia, de quibus r. & z. Apocal. Tasis erat Ecclesia Romana, Rom. 1.6.7. Quia vero in qualiber particulari Ecclesia boni sunt masis commissi, humasmodi costus à Christo assimulantur agro, in quem quan bonum semen sactum suera, hominibus dormientibus zizania ab infinica seminantur: & verriculo in mare contecta, seque omne genus puscium attrabents, Matth. 1.

mus

pli-

tuni-

mti.

nennor-

110

bra

net.

oris; chæ elu-

ma-

lari

s in

ille

one

ani

nod

ica-

еп-

ado

101-

, I,

de-

elia

odi

ant

ed dinero in culatem Eccleram , è Scripturis manifestis confirmata adeo illustrisest, ac necessaria, et cam Bellarminus ipse tion potuerit non pro-bare. a Aliudest, inquit, errare, es para un esse u lib. de nora ed distendam, es quum didicers ad obediendam; es Embs. e. Lindnolle distere, és quam audicent verirasem, nolle acquiefcere. Neutrum effe potest in Ecclesia vinuerfali ; in Ecclefia autem particulars porest effe illud primum, in neutra autemillud fecundum fed flum in fynagogu Satane, & Ecclefie matignantlung Hacilie. Agnoleimus diffinctionem vinuer falis & particularis e Scripturis exceptam, a Patribustraditem, ab ipfis Adueriarus approbatam, accelebratam. Neque vero duas, auc diversas Ecclesias ponimus, sed vnicam cautum. Nam omnes particulares Ecclena funt Ecclesia, quarenus cum Catholica communicant; nonaliter. Ad hanc formam examinabimus Ecclefiam nunc Romanam. Demembris Ecclene diximus: decommunione membrorum cum capite, & inter les deinceps ell dicendum in Communione lanctorum. Hoc aurem

308

autem loco ex Patribus partim Catholica E. clefe : partin Romana Ecclefia doltriprio nem quaremus: Slue entin Catholicam pa orbem bique difpertim, tue Romanim fuit illud facile constabit, nec & omanam offe C tholicam, nec Catholicam Romanami. Cal.

TC?

Am

col

VOC

bus

Do

ex th

de

\$7

### CAR VIT TOY

# Cantinet tellimonia Gracorum Pagrum de Esclesia Ca-

Hom. 23.in Recifie docente Origenes a Sotiulities Christmest, bine fi Enna, idest, Beelefin fui, qualumine offic reflecur, units fueris, & penitus ei adbaferit, sum festiuisarem Neomeniaugus. Et mox . Tune dema est, quando Ecclefiz neque videri, neg comprehendi humanu affast ibas pocest. Sic Origones Eccleliam Catholicam descriptic. Quarant Pontificii ex Origene, reliquisque Parnbus, quare Ecclesiam Catholicam dicant elle imilibilem; neque videri, neque comprehend humanis afpectibus: & vel Patrum judicia teuciant, vel nobis equiores fint, qui Patrum doctinam illibaram cultodimus Eufebiut: b Per totum orbem terrarum Christi Ecclesia vinis domia Derlocum obcinet. Bafilius, qui de Catholica Ecclefia munumam The Mil. querebatur, grauiter de Romaba Ecclefia ens φρο conqueritur: c Nallum corum malu auxilium (beran-

b Demon-Arat. Evalie. 26.4. cap. 19. e Epift. 10. mia Bon Dera cresi

Aitia Mud. BH W

E

vide-

Sic

pfic. que

ai-

que

Pa-

ores Sto-

rum Ba-

am eliz CHAR A73-

um ab Occidentali fupersilia. Erquem locum Romano Poneifici aufquain concedit.
Bafilius, cum facile S. Ambrolio concedit, ve in primaria 400fteleramfede confiffat, a oth stud a coil 55merespino vir ion race. Que verba Bafilirad Ambrofium obsernatida, quia probant primariam fedem in Ecclefia Catholica, non inre-aliquo, ant prærogatina yni concellam, fed ex mutua charitate-honorom hunc aliquando Romanis Epileopis, aliquando triam alife

Cyrillus Hicealabomitanus: B. Catholica L. Catich. 18.
vocatur, quia per vouctifica it er bem rewațum diffusa, a finibus terra off, a lextrema: Er quia docet
carbolice. Er moust Hot proprium nomans andeprecentorum. Ex moust Hot proprium nomans andebuiut; Er moust Hot proprium pomans fonda
buiut; Er moust Hot proprium pomans fonda Domininoftri left Gbriftis

Chryfostomus multa habet de Catholica, ex quibus conflat, Romanam non elle Catholicam. Quadam fubnectam ex Homilia de Pentecofte, voi fic habet: c Multum Des c Homil. 16.
Ecclefiachara est, non marie circundata, fed adecir- que est de cumsepta. Propter Ecclesiam namque eccensum est Pentecoff. colum, diffusum est mare, extensurare, terra fundata est paradifu plantaem est , men equecut comporum qualitate, feil Spiritus cam faut gubernat gratia. Et ideo non fenefcit non contrabitur , comultie implignantibue, non opprincitus. De cum quidem, quem vadesim effent Apostoli, naulus esa saperare potoit, fed pauci hominet torum ceperunemundum:

rum. & inhabiles regiones. & ciuitales. & omne, fines terra pictate replens funt, pusas cam te possole deres super hans petram edificable acclefiam meam, & portainferenen pranalebunt ganer (meam. Su-per bant petram, non dixit, Juper Perrum: non enon Juper bominene, Jedanst fiden edifica de Ecclefiam füem. Quid entem que fider? Tu es Christin filiste Dei vini : Petram vocasit licleham, fictim fafipientem , & non estubantem , Etenom Ecclesia vot folicioit tem est fuscipit tentacionic, non samen vinciaus. Ouidest super petram ? Hocest, super confessionem, super six mones pictaes. Viscong, virs. ad indus, ad Mauros. ad Brusmos, ad repairs, via, ad vitimum finem terratum, muenter Eccleform. Hae Chryfafto-mus. Qua fulus transcribenda cenful, quià Juculenter probant, Chryfallom indicio Ro+ manam Ecclesiam pon fuille Cacholicam; Eccleliam Catholicam super petram adisicatam dicit, non fuper Petrum, fuper fidem, finper confessionem ventraris fundatam, non fuperhominem, contra Tridentinos, qui nibil nifi Petrum & Papam fonare folent.

Sed obiiciunt ex Chrylostomo verba quedam Pontificii, que huic Chrylostomi loco contradicere videntur. Verba, que obiiciunt, sunt huiusmodi: a Vt Ecclesia tot tantug, sutibus imperatorumpentibus immobilis maneat, cuius passor e caput piscator homo, arg, ignobilis terrarum orie reluctante, adamantis naturam sirmitate supera. Et ad Hieremiam dicebat i Sicut columnam ferream, & sicut murum ancum possure. Sed apsun quidem gents yni pater, bunc autem vniverso

a in Matth.
cap. 16 Homilss.

.....

feru

ron

fpe

ter

ter

mo

G

inf

900

THE

an

bu

Ec

or

Di

bus verbis colliquit. Petrum vocari caput serbis colliquit. Petrum vocari caput serbis colliquit. Petrum vocari caput serbis caput serbis praponi. Inde extend Romani Pontificis prarogaturam concludum.

Respondent Vi concedemus, hee fuifle genuins Chryfollom) verbs, non ramen atrugunt Komenum Pontificem. Nam qua Petro concells erant à Chrilto, von folum o-mnibus eque Apoltolis, ted in Petro etiam o-mnibus eque Epifcopet concells fuille intelliguites arrigor Patres : firar enideotris con la brain Veltimonio Cyprisus somnibus etian Ecolelus, ficur haber Chryloftomus. Sed ob-Eculelius, se cur haber Christoftomus. Sed ob-fernase, quaeto, milgrem imputentiam isto-rum hominum, qui in mendacio pesserunt spem suam. Namin Lanna Chrysostomi interpretatione homines nefatil verba illa interpolarunt [ cum pafter & capit, pifeater bo-Geaca Chrylottomi verba nihil habent huinfmodi. Locus hie Grace fie legirut: 194 4 θρωπον άλιξα πέτρας πασής αφοφίναι στρίωπουν สัตร์ อาหายในกร สองอนของร ผสผองร , สองสผ อนาฟ อสafrene my decay. Hac Chryfoftomus. In quibus verbis, nec caput Ecclesia, nec pattorem Heolefie innenies; nec voiner fum cercarum orbem Petro subiectum, Arque hicest Pontificius candor, ve Patrum feripta nefaciis manipus corrumpant, deinde ex corruptis & confictis feriptis simpliciores conturbent.

m:

ca-

lulubil

1

e-

co

it.

u-

4-

7-

44

ed

Theodoreus refert fententiam Constan-

Theodor. timi Magni, in hac verba: a Vann Saleston

in lib 1. 610. nofter vinterfalm volute offe Ecclofium, qua esfe

partibus in multi ac ditter a lice diffributaçãe, ens.

ramen Spiritu. id est, ditums confilo partim. Elemque Theodoretus vurha reter a lexandri. E
ibid. esp. a piscopi Alexand, humifimadia, b. Confitemuz

vinam de selam Ecclofium muneralism, quam nou

totius muniti epogranto passo salestores, perpisso

villericem felitsofs impierate abandram Hiscille

Ita igitur doenerust Graci Pattes Quim vero Gran Scriptore Latholicam mattem omnium noftrim celebrent, num Romanam delignant? Nikil minus. Orientales conim Eccleita à Romana religionem actidem non acceperunt, sed Romana dedemint: sec quilquam Pontificiorum tantim vinquam arrogare potuit, vt. Romanam Ecclefiam diceter mattem Ecclefiarum in Oriente. Si autem Romana Ecclefiarum in Oriente. Si autem Romana Ecclefiarum in Oriente. Si autem Romana Ecclefia non sit illarum Ecclefiarum mater, profecto non eli Catholica. Illarem Catholicam agnoscium matrem si um. Nos vero candem cum illis matrem agnoscium Catholicam. Hactenus Graci; andiamus Latinos.

Al.

ćű

ta

## CAPVTAVI

Consinet testimória Latinorum Patrum de Esclesia Catholica, & de Esclesa Romana.

Pratus de Ecclesia Catholica sie dispucata e Phi erisproprieras Garliolica nomina ? Quam

e like.

mindedicta fit Catholica, quia fier ationabili dique de fula Hacille. Quum Donatille teil, interrogat eos Optatus: 4 dictiogents, reinstalliel.quid Tuio til donalettero, cum platilia De meruk - Tub bi dokasterra, cum en-tiburarius reve Chrift, pas poffice ett. Hæcille. Probat, Ecclefista Catholician Christi hæte-dirarem elle, non Romani Pontificial Supra documus ex Oprato, indiscins controlleriaion elle q rem in terris non elle querendum, lea Chris from in Scriptum; sin dicem in Ecclesia agnoici) Cyprianus essam de Catholica i bir: b Non panterum, ser sudella se bit: b Non paniprim and Belofia vine, auf h Bift (a. vnius pronincie, fidentine orbe bac saufe (fl. Hæc.) alle. At quiennque autiquitus de Romana Eccleha (cripferunt, visits profincis termi-nis cam claudere folebant. Alia ell ergo Ecclesia Romani vnius prouncite dia cocius orbis.

um

em

3 6-

lem BEC

iam rdiau-

cle-

·H-

rem

rem

eci:

B Cypriano etiam adducunt Pontificii quadam pro primary Romani Poprificis, & Romana Ecclefia autoritate. Sed qua adducuntut, ahospectant. Negamus prorfus, ve primatum Romani Ponetticis, vel autoritarem Romana Ecclefia in alias concessam fuiffea Cypriano. Et quia Pondingner illisputant le probate, Ecclesiam luam Catholicam effe, examinanda funt, que producunt. Afferunt inprimis à Cyptiano locum illum : c Neg, c Epid. anim elikude harefer eberra funt ; aus narafebijud.

ta, quam inde, quod sacerdori Dei non obtemperatus, nec vinus in Etclesia di rempus successos er actempus sudex vice Christi cogirmen. Here Cypristus, Quz quidem verba captunt Pourincii ad Rosmanum Pomisicem, quem vinum so Ecclesia, Judicem, vinum so Ecclesia. Indicem, voum accedotem incellig volunt. Sed fruitra e quia certifimum ett, Cypranum loqui non de Cornelio, ad quem feribit, led de feiplo, qui contemptus utarà Nouatianis; de per totam Epittolum illam dolorem fuum profett qued cindua entre hancital este quoi profese, quod et minarentar harrettai e de quod harrette orusa calumnia etiam apud Cornefiam locam habite viderentar. Sie erfain apercifime de feiple lombie Epifiela ad Pup-pianum, vores dem enum verba refere: a mdeeninefelifmata & barrfer , inquit , obortefunt, er orannar: dans Epifeopus, qui vina est, & Ecclefia praest: fuperba quorundam profumptione contemni-tur. Het Cyptianus non de Romano Pontifice, led de leiplo lemble, qui à Puppiano con-temnebatur. Qui nofte um inquit ibidem, longe est ab bumilicace & Ego , qui quotidie fratribit infernio, & venientes ad Besieftem, fingalos benigne, & cam vora & gaudio fuscipio: antu, quite Episcopum Bosfcops, & tudiceen Indich ad tempu à Des dats confund ? Que verbs superioribus similima onunt locum fupenotem, & liquido demonfemur, Cyprianum feipfum vocare india cem vice Christi ad cempus in Eccletia. Quod autem de se in soa promucia sentit; idem etiam de quouisalio Epicopo ( non de Roma no tantum ) in fua pronincia indicat: b Nam

Epift. 52.

tuc Ma

Pet

tio,

Pat

Be l PEG

pri Ep

qu did

BU

CO

nu

PU

ca

Episcoparus vant affi, inquit. Episcoparus multorum concordinumerosis are disfuso. Est a Episcoa lib. Aconit.
parus vant est, cuius a singulum solidum pars tenetur. Itaque ecidem libro, de vuitate Ecclesiz,
l'intatem, inquit sirmiter conto ér undicare debemus, maxime Episcop, que in Escicio presidente,
vi Episcopatum quog, vant arg, vadas san bearam
constitui, docet, er mitato ensiden originent ab
via incipientem. Quem hocum Pontificis primatum stabilicadum rapere solene e sod strustra.
Nam: hos; inquit, mant externa establit, quod suit
Retrus, particonsorio praditicar homens er poresatis sedexardium et pairate proficificar. Primatus
Patro datar, ve via Chinst Ecclesa, de cabes cavas
manstretur. Ad heovacha existent Pontifici,
& le primatum Romans Pontificis hing certo
probasse considuras.

ne. im led

ri.

n-

ige er-

ım

na

25

di-

1-

ia.

Respondeo: Cyptianus ex his verhis probat vaicarem Episcoporum omnium; non primatum vaius; neque magus di Romanum Episcopum petrinent hac verba, quam ad que muis alium Episcopum. Nam que Petro di éta sunt à Christo, non ad virum Romanum, sed ad omnes aque Episcopus dicta contendit Cyprianus; itu venon plus Romanus Episcopus à Petro habuerit, quam Cyprianus, aut qui uis alius Episcopus; non bie commentum meuto sed Cyptiani sententiam explico; à nist hanc sententiam ex ipsius Cypriani verbis enincom, reisciendam indicabo.

Cypria.

S Epiffay.

Cyprianus ergo fie feribit : a Dimin vuim pracepta metuere. Copi benereut, & Beetefin fin in Enangelio loquicus , & Ami quiasu es Petrus , & Jupes III Beclofiam means. Ers. tolk per semp fionum pices Bolfegornesserdinarie. No decurry, ve kollific faper Rolfes &w Beclefte ver dw Breigherer affent prabifus geberneur. Piece Cyprianus. Quibus verbis ermatur? omnem e Pontificiarum manibus valide menu er torquet, & quem lanum Scripinis iffi admicere folent, ad Romani Pomificis pelmittori fishiliendam : Coprisons diferre ad omner seque Epileopos pertinere probat: omnes se que Perro (accedere in hoc, nec quicquant Supra reliques Romanum Pontificem à Pétro habere. Man dien Cypnamis, iftis verbis Dominum Romani Epilcopi honorem, led Epilcopi honorem; in Eccleherationem dif-ponere: neque unde Romani Epilcopi ordi-nationem; led Epilcoporum omnium ordinationem, & Ecclesia rationem decurretes per veinde super Romanum Episcopum, sed super ommis Episcopos activis Ecclesia, & praposaturam probati. Est ergo vitus Episcopas, vnus ludex, vnus Epilcoparus, yna Cathedra. Ex verbis autem Christiad Positim; nihil omnino Cyptiani iudicio probati po-selt, nisi vnicas, & zqualitas Episcoporum o-mnium. Hac Episcoporum vnicas missice demendrat communiquem functorum; qui

tunc

per

riincip Ecolelia viguie: nunc vero per Roma-ni Pontificis fallum, prob dolor, conculcătur legator egie primates Pontificis, vi hac voi-as Ecolelia, a communio inter Episcopos, eniturals Ecolelia exulet

Primarum Petro quidem consedit Cytiamis: at et inde Romano chim Epilcopo
timatum tribuar, anniquam à Cyptiamo exarquebis. a Namas Patris inquit quempri- a koji.7k,
tum Dominia elique, et faper quem abficaurat
tribefiam fuem, esses facus Pastas de creamagisofimodene diffesterii evolutanii fibi algust divire esisteriografico (fimosti, Vedicelet) (s estronomic, & obtemperend kapilli & pe-u fibi potius oporiore, Elzeille, Quihus vernie Romani Pontificis infolentiam & erro-gantiam vellicas, qui primerum libi um ium afrestaban Iraque innute, Romanum Pontificem hoe fibi infolenter vindicasse, & arrogagter assumptiffe. Sententiam igitut suam
satis accurate explicit Cypranius. Nam quim
primarum concessers Petro, & videret, Bomanos Pontifices primarum inde sibi atrogantet assumere, negat procius silis primarum, quem sibi supra reliquos vindicas bant , quo coperent allos fibi abrempe-

Pirmilianusad Cyprianum kribens ficait: b Ego in bac parte infe indigner . al hanesam a- b. Epif. 75.
pertam de manifestam Stephan stultionem, quod fie
de Episcoparus su lacogloriatur . & se fuccessimum Petra tenere contendit. Plac ille: Iple eriein

a Concil. Carth. apud Cyprian.

Cyprianus infolentiam Romani Pontificis granistimis verbis redarguit. a. Neg com. in-quit, quisquam nostrum Episcopun se Episcoporum constituit, out tyrannico terrore adobsequendi necestitatem, collegas suos adigit, quando habear amnis Episcopus pro licentia libertatu & porestatu suo ar-bitrium proprium , tamé, itulicari ab alianon posit, quam neciple potest alterum indicare. Hecille. Dicant Pontificii, quem feriunt illa verba? & quilnam fit, qui tyrannico terrore iamdudum adegir collegas ad obsequendi necessitatem, & quifoam ille fit, qui le iam Epileopum Epi-scoporum constitute? Hac è Cypriano obsernanimus, quia Poneificii per fraudem locum vnum autalterum arripere folent: quem extra Cyptiani feutentiam fenlumg; torquent, ad probandum Romani Pontificis primatum. Si quis per infeitiem ant fraudem locum aliquem luxarum rapiar, & veluti membrum de luo corpore autilum offentet, non negamus, hoc modo simplicioribus imponipalle: Sed fi quis cordarus lector Cyprianum rocum euoluat, negamus, per omnia cius opera verbulum vnum reperiri, quo Romani Pontificis primacus ex Cypriani lententia stabiliatur. Adreliquos pergamus.

b Epist.ad Euggrium. Hieronymus: b. Nos altera Romana vrbit Ecclefia, alteratorius prbit exissimanda est. Et Gallia, & Britannia, & Africa, & Persis. & Oriens, & India, & omnes barbara nationes vnum Christum adorant, vnam abservant regulam veritațiu, si autoritas quaritur, or bit maior ost prbe. Hacille: Quo

loco

Printhol vnius vniit tera eft in parti

do de fuiffe na el man maio more fiafti Ron

jor e

Qmi

fixa

non

man dem tholi giun

41.11

ficis

in-

PUN

2 80

mul

eni,

Epi-

oter-

tum

ex-

ent.

ma-

cam

Fum

cga-

Me:

cum

VCF-

tifi-

tur.

orbie

Gal-

5.0

Aum

mto-

OCO O

loco disputat Hieronymus contra quendam. qui (ve ipfins verbis vear ) in tantam eruperat vecordiam, vr Diaconos Presbyteris anteferret. Hanc ordinis Ecclefiastici confusionem Romana Ecclesia iam tum fouebat. Quam o. pinionie nouitatem sic refutat Hieronymus. Primo diffinctionem adhibet Ecclefiz Catholicz, & Romanz: vt Romana fir Ecclefia vnius provincia aut vrbis : Catholica fit totius orbis Ecclesia. Et quia omnes particulates vnam catholicam constituum, si catholicam vnitatem spectes, non estaltera Romana, altera totius orbis Ecclesia; quia Ecclesia vna est in omnibus gentibus. Sed si vna aliquaparticularis Ecclesia perse considererur, maior est authoritas Catholica, quam vnius. Qui maiorem autoritarem Catholica Ecclefixaffirmateffe, quam Romana: Romanam non potuit Catholicam intelligere: Hæcliquido demonstrant, Romanam Ecclesiam non fuisse Catholicam Hieronymo; quia Romana est vnius vrbis, Catholica totius orbis: Romana Ecclesia minor estautoritas, Catholica maior: Romana Ecclesia peruersum istum morem tulit, & confusionem ordinis Ecclesiastici, quem non tulit Catholica. Non ergo Romana erat Catholica.

Augustinus etiam inter Catholicam & Romanam comparationem instituit, qua quidem ita confirmat, Romanam non esse Catholicam, ve nulla distinctio Iesuirica sussugium præstet, etiamsi mare magnum Scoticaa Augustin. Epift.86.

rum speculationum enoluant. Vrbicus quidam Romanæ Ecclesiæ consuetudinem in Sabbati iciunio aliis Ecclesiis imponeresatagebat. Huic respondet Augustinus, a variosque errores istius Romani Vebici refutat, nempeistos

> Quod iciunium errores & peccara ablusti he is them there was

In jejunio meritum effe.

Ad peccatum cogi homines, quia prandetor.

Regnum Dei non effe in cibo & potus fed in iciunio.

Prandium effe malum & tenebras, &c. Hæc Romana Ecclesia mysteria de iciunio iam rum propalabat Romanus ifte Vrbicus. Simon Petris inquit Romanus ifte Vrbicus, Apoftolorum caput, coli ianitor, & Ecclefia fundamentum, extincto Simone Mago, qui fuerat Diaboli mon nifi seiunio pincendi figura, idipfum Romanos edocuis. Hac Augustinus irridet, & refutat , & diferte ait , Vrbicum hune, b toto terrarum orbe diffusam ; ekceptis Romanis , & pancis adhuc Occidentalibus, blafthemare Ecclefiam. Hæc Augustinus: Ex quibus verbis constat, Ecclefiam Romanam Augustino non esse Catholicam, quia Vrbicus ifte, qui Romanam collandabat, blasphemaret Catholicam.

Ex hoc loco duo funt diligenter notanda: Primum, de moribus Eccleha Romana, ex disputatione Vibici: Alterum, de mori-

b Epif 86.

bus guf Ro tific aliis Et Nat prol ditio nem post vno mor flud licæ mus Aug fuero diciu videl Eccle rent. Afric uficu Eten lias E guftir

fiis at runt. Nice Ponti

Carth

bus Ecclefia Catholica, ex responso Auguquigustini. Nam ex Vrbici verbis intelligimus n in Romanz Ecclefiz ingenium. Romani Ponfatatifices affectabant femper ceremonias fuas riosaliis Ecclesiis, tauquam ingum, imponere. utat. Et veteratorias artes prodit ifte Vibicus. Nam traditiones, quas nulla alla ratione a abprobare possunt; scilicer ad Apostolicas traditiones referant. Sie Vibicus ifte traditionem Romanam de jejunio, ad Petrum Aranpostolum referre ausus est. Iraque in hoc vno facto Romanæ Ecclefiæ ingenium & otu mores expressos habemus. Nec minore studio ex Augustini verbis Ecclesia Catho-Bec. licæ ingenium moresque observare debeunio mus, contra istas Romanorum artes. Nam icus. Augustinus contra Romanz Ecclesia conicus. fuerudinem opponit Catholice Ecclefie inundadicium. Hæc refutatio antiquis lufficiens iabovidebatur, vt contra particularem aliquam oma-Ecclesiam autoritatem Catholica obiicerefurent. Eodemque modo refutabant Patres erra-Africani impudentiam Romanorum Ponis aduficum, Zozimi, Bonifacii, & Caleftini Hæc Etenim Ecclesia Romana potestatem in a-Eclias Ecclesias vindicare temabat, vino Au-C2gustino, & Appellationes ab aliis Eccleomahis ad Romanum Episcopum fieri volue-

runt. Ad eam rem conficiendam, confictum Niceni Concilii canonem iaclabant Romani

Pontifices. Canonille fictitius extat Concil.

Carthag. 6, cap.3, Augustinus, alique Patres

nda: e, ex pori-

bus

holi-

Africani, etsi imposturas Romanas satis intelligebant, satisque suisse videretur sictionem simpliciter resecisse e tamen ad posteritatis memoriam publico Ecclesia iudicio hanc impudentiam resutari voluerunt. Missa igitur legatione ad Episcopos Alexandria, & Constantinopolis, ab illisexemplaria Niceni Concilii authentica recipiunt. Atque ita expublico Ecclesia iudicio vanitatem Roma-

Concil. African.cap.101.

a debaptism Donatist.lib. 5. cap.16.

norum Episcoporum reliciunt Quodigitur antiqui Patres facere folebat, hoc nos etiam fedulo fagimus. Romanz Ecclesia mores ex Catholica Ecclesia moribus judicamus: nec Catholicam ad Romanam, fed Romanam ad Catholicam reuocandam, & instituendam censemus. Numquid autem à quoquam difereius affirmari potuit, quam est abistis duobus grauissimis Patribus; Hieronymo & Augustino constanter contestatum, Romanam Ecclesiam non esse Catholicam? quum ab veroque Catholica & Romana opponantur, tanquam vniuerfalis, & particularis. De primatu, quem tanta ambitione Romanus Episcopus affectabat; grauissima extat Augustini sententia, qua sententiam sensumque Ecclesiæ vereris diferte declarat: Primatus, inquit, non est, nifi in fantta converfatione, & vita bona. Iftis addamus grauiffimum Ambrosii indicium. Exiis, quæ ex Hieronymo atque Augustino adduximus, facile constar, Eeclesiam Romanam iam tum'aliis Ecelefiis innouationes qualdam obtrudere voluisse,

ma Me fius rati qui min uan Gu fe fe

quo

lui

fet,a crat .ved hab cam stepe Not Gres niue Eccl 205/11 quos inhon Cantta Eccle ri. D rius fidelin

merit

inuer

ille vi

nter nem fteridicio Miffa x, & iceni ta ex omaebár. Ecribus nam, dam. tem uam. Hieteftaholiomaartitione fima tiam rat:4 fatiomum ony-

con-

s Ec-

e Vouiste,

luife, quibus ifti egregie restiterunt. Huickomanæ ambitioni, viuo etiam Ambrolio, in Mediolanen Ecclefia locus non erat. Ambrosius enim dispurans de ceremoniailla, que eratin lotioue pedum, fic ait: a In omnibus fe- a lib. a de qui cupio Ecclefiam Romanam, fed tamen & nos ho. Sacram. cap. I. mines fenfuns habemus : ideo quod alibi rectius fernatur, & nosrede cuftodimus. Hæc Ambrofius. Quam igitur diffentiret à Romana Ecclesia, se sensum habere non dubitabat Ambrosins: quod de Catholica Ecclesia nunquam dixisfet, aut cogitaffet. Romanaigirur Ecclesia non erat Catholica Ambrofio

Veniamus ad Gregorium. Gregorius fic haber: b Vnjuerfa Ecclefia, quavnam Catholi- b in lob.lib. cam faciune, adolefcentula vecantur, non iam vetu. 19 cap 9. staper culpam, sed nouella per gratiam, Hacille. Non ergo Romana Ecclefia Carbolica eff Gregorio, quia Catholicam vocat, quæ ex vniuerlis particularibus confistit. Particularem Ecclesiam sic deleribie: c Prafens Ecclesia bo- c Hom. 24. in nos fimul malosq, colligit, nec eligit, quos trabit, quia Enang. quos eligere poffit, ignorat: Iterumque: d Sicut d'in lob lib. inhonesta membra in corpore, ita quidam funt intra 13. cap.3. Santtam Ecclesiam potentes, & proterui. Sic ille de Ecclesia præsente, quam vocat, sine particulari. De particulari Romana Ecclefia Gregorius ; quodres eft, fatetur; e Examore quippe e lib 4. Epift. fidelium, inquir, buim fedi rechoribm, mos viera 44.indil. 13. meritum erupit. Sicille de motibus quibusdam innerecundis Ecclefix Romanz, quos fanctus ille vir remouere cure bat; alii vero post ipsum

retinere, atque augere certarunt. De primatu Romani Pontificis nota eft, & celebri Gregorii censura, ex contentione contra lohannem Constantinopolitanum, & Iohannis fuccefforem Cyriacum : qui ceumenici Episcopi titulum affectabant, quem Gregorii

38. indict. 13.

a lib. 4. Epift. successores deinceps obtinuerunt. a Certe, inquit, Petrus Apoftolus primum membrum fantta vniner falu Ecclefiaest . Paulus , Andreas , Iobannes , quid aliud quam fingularum funt plebium capita? & tamen fub vno capite mines membra funt Ecclefie. Et mox : Santte ante legem , fancte fub lege, fancti sub gratia, omnes hi perficientes corpus Domini , in membris funt Ecclefia, & nemo fe vniuerfalem vocari voluit. Hac Gregorius. Si Petrus, fi Paulus, Iohannes, Andreas, funt cantum fingularum plebium capita, membra vero vniuerfalis Ecclefiæ: quis eft hic, qui se post Gregorium Caput vninerfalis Ecclefiz vocari vult? Si demus Pontifici quantum vel Petro Gregorius dederat, Caput Ecclesia Catholicæ nonerit, quià nec Petrus erat. Gregorii humilitas, & lynceritas Antichrifti fuperbiam confodit. Beda de Catholica fic docnit: b Omnes Ecclefia per orbem vnam Catholicam fa-

b hiftor Eccl. lib. 5. cap. 22.

c lib.z.comm. in Reg. d in lohan. lib. 14.6.20.

ciunt. Hacille. Non ergo vna Romana, sed omnes per orbem hoc præffant. Idem docent & Eucherius, & Rupercus, alique, víq; ad Bernardum.

Bernardus quedam diuería à superioribus Patribus docuit: fed tamen egregie de Ecclefia fenfit; quam coetum electorum, & con-

gre-

gre

fert

fide

nul

me

Re

Ber

cap

ren

fuit

fide

tos

tot

fuil

lun

cle

cat

Cal

las

Par

der

-Cal

At

mi

ma om

eft,

Cy

liiq

17 900

CAPVT VI. 225 gregationem iustorum vocat, vt superius obleruauimus. De aliis eriam arriculis fumma fide atque integrirate docuit contra ea, qua nuper statuit pars Tridentina. Gloriantur tamen Pontificii, Bernardum Papistam este. Refert Bellarminus Caluini consuram de Bernardo. 4 Caluinus, inquit ille, Inftitut. a Bellarmin. cap. 10. 6.17. vocat Bernardum pium scripto- lib.de notis rem. Subiungit Bellarminus : At certe Papifta Ecclef.c. 16. fuir Bernardus, & nemo est pius fine vera fide. Respondemus, vinam tales Papistas multos, imo vel vnum ralem hodie haberemus in

matu

Gte-

han-

annis

Epi-

gorii

Certe.

fancte

annes,

pita?

Eccle-

lege,

Jonn-

verfa-

us, fi

o fin-

vni-

Gre-

ocari

etro

noli-

zorii

per-

cuit:

nfa-

fed

dovíq;

ibus

cleongre-

toto regno Pontificio, qualem Bernardum fuisse constat. Ita sane, ita solide disputat ille de summis sidei capitibus, de Scripturis, de Ecclesia, de hominis miseria, de gratuita iustificatione, de gratia, de nous obedientia, cum Catholica Ecclefia contra Tridentinas fabulas, ve nihil folidius quæri possie. Numergo Papilla fuerat, qui contra leluitas, contra Tridentinos, in maximis fidei articulis, Ecclefiam Catholicam, & Patrum conlensum sequitur ? At certe Papista fuit Bernardus, inquit Bellarminus.

Dicam aperte, quod res est. Bernardus Romani Pontificis iurisdictionem longe supra omnes superiores Patres extulie. Acque hinc est, quod Papista vocetur à Bellarmino. Nam Cyprianus, Augustinus, Ambrosius, aliique superiores. Romani Pontificis iuris-

dictionem cohibuerunt. Bernardus autem incidit in fatalia illa tempora, vltraannum millesimum, Satanajam soluto. Itaque quod cohibere non potuit, tulie, vt potuit. Nam post annum millesimum multi viri sancti Romani Pontificis iurisdictionem in spiritualibus quum cohibere non possent, patienter tulerunt. Atque in hunc vique diem forte Ecclefia Dei candem patientiam præstitisset, finon obstitissent res duz: manifelta doctrinz muratio in Concilio Tridentino, & iurisdictioni nouus gradus additus, inauditus antiquis, Papæscilicet principatum in temporalibus. Non enim Papistas, aut damnandos homines cenfemus , quicunque aliquam Papæ iurifdictionem in spiritualibus agnosci volunt : sed qui ita in oblequium Papæflectuntur, vr cum do-Arina immutatione jurisdictionem Papa in temporalibus, vel directe, vel indirecte profiteantur : quiq; professionem hanc ad perniciem Principum, & Rerumpublicarum ruinam fequuntur : feque Papiltas oftendunt, hocelt, non per patientiam ferentes spiritualem Papæ iurifdictionem, sed protemporali iurisdictione digladiantes, seque in eadem causa audaces, rebelles, nefarios, sanguinarios, parricidas præstant, vt hanciutisdictionem in temporalibus stabilire possint. Qui hac vel agenda docent, vel acta probant, vel agunt ipli, Papiltas vocamus. Talis autem non fuit Bernardus. Sententia Patrum de Catho-·lica Ecclesia à fraterculis primum immutata

clef tiac fide lon Pro qua tia ( Car frat cen imo cabi

eft:

ner tun nar nor mu

do

in-

co-

bus

cle-

non

nuoni

Palon

en-

tio-

dni

do-

g in

ofi-

mi-

rui-

int.

ua-

rali

em

na-

Qui vel

ho-

ara

est; at à viris pils & eruditis in Romana Ecclesia egregie propugnata est antiqua sententia contra fraterculos. Picus Mirandula, lib.de fide & ordine credendi, Ecclesia fententiam longe aliam refert, quam lesuitæproponunt. Probat solius Papæ determinationem in iis, quæ funt fidei, neminem obligare: ex fententia Gersonis, Scoti, Panormitani, Cardinalis Cameracenfis, Theorem. 8. Et quia Ecclefiz Catholicæspecies plurimum erat obscurata à fraterculis quibuldam, qui fummun Pontificem pro Ecclesia iactabant, sententiam suami, imo Ecclesia subjungit his verbis : A propria vosabuli fignificatione recedendum ipfe non putarim; pt ea proprie principalifimeg, fancha Ecclefia Catholica diceretur, que omnes reche & Apoftolica fidei, & non ficta charitatis homines complectatur. Docet idem, multos Papas erraffe. Et fententiam ex Baldo adducit: Non debet qui dicere, credo id , quod credit Papa, fed illud, quoderedit Ecclefia.

Hactenus Ecclesiæ Catholicæ descriptionem audiuimus è Scripturis Fatribusque. Certum igitur est ex Ecclesæ consensu, Romanam non esse Catholicam. Non est sancta, non Catholica. Sequitur, vt dicamus de com-

munione fanctorum.

#### CAPVT VII.

Credo fanctorum communionem,

Communio fanctorum fignificat societatem noui populi, qua qui sunt membra

44

no

E

ne

fai

lit

fo

fe,

far

fer

E

N

co

Iu

m

rit

pe

im

nic

no

nic

uei

fan

fan

me

con

go

me

vid

int

cato.

doctrina, & Sacramentorum, in vnum corpus vocati funt. Continet autem communionem cum capite Christo, & membrorum inter se, & communionem seu participationem omnium Christi beneficiorum. De qua com-2.Cor.6.14. munione Iohannes ait: Qued vidimie, & audiuimm, annuntiamm vobit, vt & vos communionem habeatis nobifcum, & communto nostra fit cum Patre, & cum Filio eine lesu Chrifte. Continet etiam dif butionem donorum specialium, & obligationem membrorum, vt conferant omnia sua dona ad gloriam capitis sui Christi, atquead falutem totius corporis, & quorumlibet inter fe membrorum. Nec vitra extenditur hæc communio, quam vt eam fancti habeant, vel cum capite, vel inter fe, nec impii hanccommunionem inter le habere possunt, nec fancti cum impiis. Nam quod confortium iufitia cum iniuftitia? & que communio luci cum tenebru? Qua concordia Chrifti cum Belial? aut qua portio fideli cum infideli? & que confenfio templo Dei cum simulacris? Nam vos estis templum Dei viuentis, ficut dixit Deus : Habitabo in eis , & ambulabo, & ero illorum Dem, & ipfi erunt mihi populu. Iohannes etiam diserte docet, homines malos & impuros non habere hanc communionem. a Si dixerimus, nos communionem babere cumeo, & in tenebrie incedimus, mentimur, & veritatem non facimus. Quod fi in luce incedimus ficut

ipfe est in luce, communionem habensus musuam, &

fanguis Iefu Christi filijeius purgat nos ab omni pec-

4 1.loh.1.6.

us

m

ſe,

0-

m-

di-

12775

P4-

et-

, 82

to-

ifti,

m-

di-

ha-

pii

nt,

ste-

qua

nplo

i DL

ula-

ulus.

alos

nio-

bere

rveficut

,0

pec-

sate. Hac communio fanctorum ita est propria, & peculiaris Ecclesia, ve fine ea Ecclesia non poffic confiftere. Sine enim inuifibilem Ecclefiam, fine visibilem queras, nee breuius, nec certius innotescit, quam ex communione fanctorum. Quamuisenim in Ecclesia vihbili malos femper habeamus bonis commistos: focieras tamen illa, quam habent mali inter le quamuis in Ecclesia fine, nunquam dicieur fanctorum communio. Sed boc peculiariter semper refertur ad illam societatem, que in Ecclesia est fanctis cum suo capite, & inter fe. Nam per ynum Spiritum nos omnes in vnum 1. Cor.12. 13. corpus baptizati fumus, inquit Apostolus, line Iudzi, fine Grzei, fine ferni, fine liberi, & omnes yna potione potati fumos in youm fpiritum. Quia igitar bac communio facta est per Spiritum fanctum, non potest elle inter impios, in quibus non eft Spiritus fanctus. Denique est communio fanctorum, qui ergo non funt fancti, non habent hanc communionem.

Hancigitur dirigimus przscriptionem aduersus Pontificios. Omnia membra Ecclesia: sancta: Catholica habent communionem sanctorum cum Capite, & interse. Sed nulla membra Ecclesia: Pontificia habent hanc communionem cum Capite, & interse: ergo nulla membra Ecclesia: Pontificia sunt membra Ecclesia sancta: Catholica, Excitasse videor crabronesistos. Imo vero clamabunt, inter aliqua membra Ecclesia: nostra porest

le

in

bo

qu

fia

ift

nis

ha

cle

Po

int

dei

fun

At

ceff

Ato

hab

fun

gol

fual

run

piis

cun

ten

dul

esse communio sanctorum, quamuis inter malos, qui fidem Christi verbis profirentur, factis vero negant, non fit hæc communio. Arquinon ficeffugere poffunt. Nam communio hæc est communio fanctorum, quamomnes fancti habent cum Capite, & inter fe. Cum Capite, per fidem; inter fe per charitatem, per Spiritum fandum. Omnes fancti habent hanc communionem, foli fan & habent: quia qui in tenebris ambulant, & dicunt, fe habere hanc societatem, mentiuntur. Si soli fandi habent, non poteft effe inter eos, in quibus nulla est interna virtus: hocest, non potest esse inter membra Ecclesia Pontificia. Nam per hanc communionem, id eft, per Spiritus fancti vinculum, neque mali inter fe cohærent, neque mali cum bonis. Soli ergo boni & sancti hoc vinculo Spiritus coharent cum Cepite, & inter fe. Cum Capite dico, non cum Diabolo, non cum Antichristo. Nam qui Diabolo aut Antichristo coharent, quomodo Christo coherere possuut ? Nam que concordia Christo cum Belial ? Inter se autem fancti cohærent, non cum mundo. Quare non cum mundo? Quia Christus dicit: Ego pro eis oro, non pro mundo oro; led pro eis, quos mihi dedifti, quia rui funt. Quibus verbis docet Dominus, inter quos fit communio fanctorum, &inter quos non lit. Namilliomnes, pro quibus Christus non orat, non habent hanc communionem cum Christo: quia hocest communionis nostræ maggum priuilegium,

Johan 17.

tot

ur,

io.

nu-

10-

· fe.

ita-

ha-

nt:

,fe

foli

ui-

00-

iæ.

pi-

-00

oni

um

ım

m

do

-תנ

em

are

go

eis,

er-

io

0-

11-

iia

uim, legium, ve Christum habeamus communem intercessorem pro nobis apud Patrem. Ecclesia igitur in communione sanctorum non habet communionem cum mundo. Mundus autem quid est, nisi mali homines in mundo, qui nullam habent internam victurem. Ecclesia igicur, qua non est ex mundo, sed in mundo, non habet communionem cum malis, qui non sunt ex Ecclessa, sed in Ecclessa. Et mali isti, qui sunt ex mundo, quamuis sint cum bonis in externa societate permisti, non tamen habent communionem cum sanctis in Ecclessa.

Redeamus iam ad membra illa Ecclelia Pontificia, in quibus docent illi, nullam effe internam virtutem, fed tantum externam fidei professionem, & Sacramentorum communionem, quæfensu iplo percipirur. Hæc funt, inquiunt, partes & membra Ecclesiz? At cuius Ecclesia? Respondent, Ecclesiam vnamesse, non duas: ac proinde loqui eos necesse est de membris Ecclesia vnius & vera. Arqui hac membra Ecclesia Pontificia non habent communionem cum Christo: non funtergo membra Ecclefiæ Chrifti. Cuius ergo Ecclesia membra sint, respondeant illi, qui fuam Ecclesiam in ista præcipitia coniecerunt, vt velint nolint, ex fuis ipforum principiis, licet nobis multum reclamantibus, & cum multa commiseratione, & charitate renitentibus, & verbi lucem præferentibus, & fedulo monentibus, ve ab his sibi caucant præcipitiis: ruunt tamen, tanquam homines lurdi, & cæci, neque aliud capur oftendere polfunt Ecclesiæ suæ, cum quo communionem habent membra illa, quæ sunt sine interna virtute, quam vel Diabolum, vel Antichristum. Nec alios fratres istius communionis, quam homines profanos ex hoc mundo, proquibus Christus non interpellat Patrem.

Quid ergo? dicet mihi forte quilpiam : negas in Ecclesia Romana esse fanctos ? Non nego. Sed illud affirmare aufim, ex Pontificiorum principis, fanctos, qui funtin illa Eccleha non habere communionem cum illa Ecclesia, acproinde Ectlesiam illamesse Ectlefiam nomme, non re, Ecclefiam falfam, talem Scilicer, qualem vocat Bellarminus, Ecclesiam malignantium, & fynagogam Satana; qua eft congregatio corum; qui nolunt discere, & quum audiunt veritatem, nolunt acquiescere. Quis autem negate poteft, effe in illa Ecclesia aliquos fanctos, quem exeuntes ex ea fanctos viros quotidie Eccleha Catholica in fuogtemio excipiat? Er quis affirmare poreft, fan-Ctos, id eft; Chrifti membra habere communionem cum mundo, cum membris Saranze in quibus nulla eft interna virtus, fed externa tantum professio; & Sacramentorum communio, que lenfu iplo percipitur?

hibere non est necesse: quia quæcunque testimonia probant; membra Ecclesiæ non esse, nisi sanctos (de qua re consensum veteris Ec-

clefiæ

Internal Description of the Control of the Control

mid me bra tuti

bere quice ant in C response

cxpt

Qua

cxt

of-

em

rna ici-

nis.

pro

ne-

on

io-

le-

Ec-

le-

em

am

eft

, 82

re.

lia

te-

an-

nui-

at

na :

m-

ad-

Ai-

Te,

Ec-

tleliz supra adduximus ) probant etiam communionem hanc esse inter solos sanctos, non
inter cos, in quibus nulla est virtus interna.
Deinde, qua cunque probant hristum esse
Caput Ecclesia, Ecclesiam vero corpus eius confirmant hanc communionem inter sanctos esse tantum: quia, venit Irenaus, dicere,
membra Christi non participare saluem, sed in perditionem redigi, quomodo non maxima est blassbemia? Blasshemi igitur sunt lesuita, qui in
membris Ecclesia, qua sunt eadein & membra Christi, nullam internam requirunt virtutem;

Quamigirur Ecclesia Pontificia, que profiterur, se communionem habere cum improbis, reprobis, cum illis, in quibus nulla est interna virtus, communionem cum Christo habere non possir, inter membra Christi non sit;
quid amplius de Ecclesia litem nobis moueant? Probent, apud se esse Ecclesiam sanctam;
sanctorum communionem: probent, se esse
in Corpore Christi, membra Christi: & vel
respondeant ad vnanimem consensum Patrum de sanctitate membrorum: vel nouis
expunctionibus expurgent antiquos Patres.
Quamdiu enim hæc restimonia in Ecclesia
extabunt, Ecclesia Pontificia nunquam vel

fancta habebitur, vel Catholica, vel fanctorum communionis parti-

Ccbu

CAPVT

## CAPVT VIII

De unitate Ecclefia Catholica, quam nea retinet Ecclesia Pontificia.

Cclefiæ vniras in factis Scripturis frequenter nobis commendata est, ve fine ea cognoscamus, nihil nobis confortit esse cum Christo & Ecclesia: quia Christo & Ecclesia eius, nihil est confortii cum malis hominibus, in quibus regnat Diabolus ; quales sunt omnes, qui nutlam habent internam virtutem. Quærendum ergo eft, in quibus hæc Ecclefiæ vnitas confiftat. Primum eft, ve omnis Ecclefia vnum habeat Caput, nempe Christum. Hanc vniratem Pontificii ruperunt, aliud caput ponendo: nec dinisionem istorum, & separationem ab Ecclesia Catholica saluare potest commentum ipforum, de Capite ministeriali. Nam Ecclesia Catholica non habet vnitatem in aliquo vno capite ministeriali. Nos vnitatem quarimus Ecclesia Catholica; Caput ministeriale diuisionem probat, non vnitatem : quia omnis Ecclefia Catholica nunquam habuit hoc Caput. Orientales Ecclefia, & Australes non agnoscunt Romanum Pontificem Ecclefiæ Caput. Erfi rece Bellarminus Catholicam Ecclefiam doceat complecti omnia tempora, omnia loca, omnes nationes: certe Papam excludir, ne possit esse Caput, ne quidem ministeriale Ecclesiz Catholica: quia erant quadam tempora, & loca, & nationes,

in q

Qui

Cat

acg

cit p

euac num

tate

dio

ditt

Nan

alio.

cæ (

tem

clefi

ac D

cum

clefi

thol

Paul

bens

Pos, P gulæ

voun

1um

rump

rnum

multa

quum

Se tholi \*

fre-

ne ca

cum

lefix

bus.

IT 0-

tem.

lefix

lefia

lanc

tpo-

atio-

otest

riali.

atem

nita-

aput

nita-

nunefiæ.

Pon-

rmi-

lecti

nes:

, ne

quia nes, in

in quibus Ecclesia fuit, antequam Romanus quifquam Epilcopus constitutus effet. Nam Catholica ex duobus populis facta est. Iudais ac gentibus. Quiaipfeett pax noftra, qui verag fe. Ephef. 1. 14. cit vnum, & intergermi parietu seprum soluit ini-micitias in carne sua, legem mandatorum in vitibus enacuanit, vt ex duobus in femetipfe conderes nonum hominem, facient pacem. Ad hanc igitur vnitatem pertiner parsilla que stante adhuc medioillo pariete in Christum venturum credidit, & per fidem Chrifti falurem adenta eft. Nam ex duobus in feipfo vnum fecit, non in alio. Solusergo Christus est Ecclesia Catholicæ Caput, qui ante omnes erat. Nec erane tempora aut loca, aut nationes, in quibus Ecclefia non agnonerit vnum Christum, Caput, ac Dominum. Nec folum Catholics hoc vnicum Caput agnoscit : sed & particulares Ecclefiz fuis locis diftinctz, vairatem cum Catholica retinentes, idem agnofcunt Capun Paulus enim ad Ecclefiam Corinthiacam fcribens, que particularis erat : Defendi, inquit, 2. Cor. 11. 2. vos, vni viro, virginem caftam exhibere Christo. Singulæigitur Eccleliæ vnum Caput agnolcunt, vnum íponíum: qui aliud Caput, alium íponfum statuunt, vnitatem Catholica Ecclesia rumpunt, sient facium Pontificij.

Secundo vna eriam dicitur Ecclesia Ca- 2.
tholica ab vnitate corporis. Sieut enim corpur 1.Cor.12, 12.
vnum est, inquir Apoltolus, & membra habet
multa, omnia vero membra corporis vnim, multa
quum fint, vnum funt corpus, ita & Christin. Hie

R

eft Christus mysticus, non mystica Ecclesia; nam vera est Ecclesia, & propria. Non enim aliam Ecclesiam vipiam describit nobis Apostolus, quam vnam stam, veram, & propriam, quam vocat Corpus Chrifti. Ab hac vnitate, fua confessione, decidunt Poptificii: quia in membris Eceletiz Pontificiz non requiritur vila interna virtus. Membra autem, que funt fine fide & charitate, non possunt retinereynitatem huius corporis, quia totum corpu à capite, fecundum menfuram vniufcuiufg, membre, incrementum capit corporiconucniens, ad adificationem fui per charitatem. Itaque cuius Ecclefiz membra per fidem & charicatem non retinent vnitatem huius corporis : decidunt ab vnitate corporis: At Ecclefia Poprificie membrafunthujusmodi: Decidunt igitur ab vnitate corporis.

Deinde vna etiam dicitur Ecclefia; ab vni-

tate Spiritos, quo gubernatur & inflimitur vniuerfa Ecclefia. Apostolus scribens de donis ad adificationem Ecclefia conceffis. Her, inquit, omnia efficit vnus idema, Spiritus. Eodema;

1.Cor.11. 13.

Spiritu docer omula Ecclesia membra regi: Nam de omnibus Ecclesia membris dicit : Per vnum Spiritum nos omnes in vnum corpu baptizati fumm. Quibus verbis manifestum est, Apostolum non hærere in externa communione Sacramentorum, que fenfuiplo percipitur, fed virtutem Sacramenti exponete. Quia enim per baptifmatis gratiam regenerantur homines, & fiune filis Dei ; ideicco voitas hæc, quam

tem igit cum ab w

m 10

Tati

qua dici

zati

tace feffi

inte

run

tine

ritu

Pon

Rolu Bapt pter fe in

445.6

elia i

nim lpo-

ram.

tate, nain ritur funt rev-

aca-

i, in-Atio-

leliz

reti-

it ab

nem-

voi-

voi-

ur v-

donis c, in-

emq;

regi.

ta Per

izati

ofto-

eSa-

, fed

enim

omi-

hæc

uam

quam habet Ecolefia à Baptismatis Sacramento uon intelligitur externa ab Apostolo, sed interna espiraualis, qua per vuum Spiritum nos omnes baptatet fumus in vnum corpus : hoc est, regeneration, & in hoc sancto Ecole-fie corpore membra estormamor. Itaque A-postolustria comungit, Van Dominia, van si- Ephel. 4.5. do, van bapuina Quali dixisset: Van Ca-put, van regula, van corpus regeneratorum perbaptifina Exiplis Apoltoli verbis, Baptilma non de externa communione, que lenrationis intelligere cogimur, quia Apoltolus quali explicans, quid per baptilma intelliger, dicit; Nos omnes per vinum Spiritum baptizati lumiisin vnum corpus. Ab hac vero vnitare Spiritus excullos elle Pontificios fua confellio probate quia in membris Ecclesia sua internam Spirieus virturem nullam requirunt. Omnia membra Ecclelia Carholica retinent hans vnitatem Spiritus, & ab vno Spi-ritu reguntur: As omnia membra Ecclelia Pontificia non tenent hanc Spicitus vuitatem, nec ab vno Spiritu reguntur: Ecclesia igitur Pontificia non tenet hanc voitatem cum Ecclefia Gatholica.

Voa praterea dicitus Ecclesia Catholica, ab vnitere fidei : de qua vnitate dicit Apo-Rolus : Vnus Dominus, vna fides, vnum Baprisma. Fides autem vna dicitue, propter vnitatem regulæ fidei, quam vnam efse in Ecclesia Catholica, immobilem, inde-

R 2 mu-

mutabilem ex superioris Ecclesia consensa demonstrauimus. Ab hac autem vuitate udei ceciderunt Pontificii, quis hanc regulam in Concilio Tridentino mutarunt. Alteram enim regula huius partem nouam, inauditam antea, commenticiam obtrudunt, traditiones scilicet quascunque probat Ecclesia Romana, que nullam Scripturarum autorita-tem habent. Istas omnes nugas luas in regula fidei ponunt Pontificil. Regulam igitur mutarunt, imo vero & quoudie murant. Nam qui semel ab vuica Scripturarum regula deciderint, nunquam inuenient, vbi liftere poffunt; sed quoridie nous monstra excogitant, quæ etiamad fidem Catholicam referre non erubescunt. Ab vnitate igitur fidei separauerunt se Pontificit, quum regulam illam vnicam fidei mutarunt, quam anteipsos Catholica Ecclefia tenuit femper immutară, quamq; deinceps etiam, quamuis ipiis furentibus & frementibus, eadem Ecclefia Catholica inuiolatam retinebit vique ad aduentum Domini.

Vna ergo est Ecclesia Catholica, quia vnum habet Caput, quia vnum est corpus, quia vno Spiritu regitur, quia vna fidei regula dirigirur. Ecclesia nunc Romana nec vnum hoc Caput habet, necin vno hoc corpore confiflit, nec vno hoc Spiritu regitur, nec vnica hac regula dirigitur : non ergo vnitatem retinet cum Ecclefia Catholica. Sed harent in capite: dicunt, Romanum Pontificem effe Caput mi-

nifte-

30 deo

niu

pro reg

tot

me Mo

put

On

nen qua

cam

qui

coh

qui

tom

tan

age

nut

pat.

para

nit

tio

fue

oli

dei

am

0-

ita-

uls Dù-

am

ciof-

nt,

on ucni-

10oq;

80

in-00-

V-

uia

iri-

loc ıfi-130

net

te:

ni-

le-

pifteriale, & Christi Vicarium in tota Ecclesia. Caput ministeriale duo lignificat, ministrum, & dominum, que duo ita funt diverfa, ve vni codem respectu conuenire non possint. Dicantigutur, vieum Papa fit Ecclefiz minister, an dominus. Si ministrum dicant : Respondeo ministerium darum non vni alicui ad vniucrfam Ecclesiam Catholicam, sed singulis pro menfura fua, ad fingulas Ecclesia parres regendas. Nemo enim ministerium exercet in tota Ecelelia : quia membrum, naturam & menlusam membri excedere non porest. Monstrumignures Erclestafactuat, qui Gaput ministeriale, hocest, membrum vnum ad omnia extendunt. Singuli Epileoni porto-nem luam in Carbolica retinents, nec quil-quam menfuram membri excedere debet. Ita ramen isti in singulus partibus exercentur, ve quia partes inter se vinculo paris & vnitatis coherent, tanquam vnius corporis partes, quiequid agunt in fun patte (quamdiu vnita-tem hanc retinuerint, de qua diximus) non tantum pro fe, verum etiam pro tota Ecclefia agere existimantur. Itaque multi Episcopi vnum Episcopatum constituum. Pulchre Cyprianus: Nemo fraternitatem mendacio fallat,ne- Cyprian lib. de mosidei veritatem persida prevaricatione corrum- unitat. Ecclos. pat. Episcopatu vam est, cuius à singulir in solidum Cathol. parstenetur. Cyprianus Romani Pontificis vanitatem, & mendacii & perfidie prenaricationis nomine graniter coarguit, qui aufus fuerar hanc Episcoporum vniratem violare. Epi-

Episcopi igitur finguli in suis partibus minifterium exercendo, capita ministerialia quodammodo dicipolluni ) qui autem vitra partem (uam ministerium extendit, non iam mi-nisterium, sed dominatum quærit, Atq; hinc Romana lefe produnt fallacia, quod, dum ministerium prztendunt, dominica quzti-tur. Dominum sutem Ecclesiz Catholicz vnum tangummado agnafemus Christum ficut docer Apoltolus Valle Dominus, vna fides, vnum baptilma. Hincergo apparet, Tri-dentinos Ecclefiz Caput mutalle, qui Romadum Caput Ecclelia Catholica imponunt. Deinde Rom. Pontifex Caput oft corum, qui nullam habent interna vicrutem, teste Bellarmino: At Christus Caput est lan ctorum. Duas ergo Ecclesias fingunt Pontificii, vna corum, qui fan culum, culus Eccles Caput est Chriflus: aliam coru, qui impu funt cuius Ecclefiz Caput est Rom Pontifet, si le suita verum de-cent. Ita Rom Pontifet nec posest esse Caput ministeriale sub Christo, nec Vicacius Christi: quia Vicarius est, non qui resalienas, sed qui res dominifui curat, à domino ad hoc costitutus. Papa autem, qui regit Ecclesiam, cuius membra funt homines impii, lefuitarum iudicio; nec minister nec Vicarius Christiesse poteft; quia non regit Ecclefram fanctorum fub Christo, sedaliam, non curat res domini fui, led alienas. Ecclefia igitur Romana, que aliud haber Caput, alium dominum, alium spiritum, alia membra, non poteftelle Eccle-

fia C

hab

rum

gula

tine

toru

quz

Pon

guin Mili

Ecc

nen

por por

dor the pos

gui

gul dei

mu

pot

Do

ped

gu

icu

Ec

cum

fia Christi, que ideo vna dicitur, quia vnum habet Caput, vnum Dominum, vnum Spiritum: Vnum est corpus, vnam habet sidei re-

gulam.

nini

quo-

parmi-

hine

dum

zti-

um !

Tri-

ma-

unc.

qui lar-

uas

ım,

hri-

efiæ

doput

iri-

fed

cô-

cu-

um

ffe

ım

ibi

uæ

Sed quia externam fidei professionem obtinere le exiltimant Pontificii. & Sacramentorum communionem, que leufu iplo percipitur : examinanda est eriam bæc vnitas, que in externa professione consistir. Nam si ab hoc etiam entraits confortio deciderint Pontificit, penitus ab unitate excederunt; quis hecest tangummodo voras illa, quam illise habere profitentur. Namin definitione Ecclelia, tantummodo externam professio-nem, & Romani Pontificis regimen agnofcunt. Apostolus dicit, enum elle dominum, Ephif.4.5. ynam fidem, vnum baptihna. Si vna fides exponitar va fidei professo, verbaintelligenda erunt de regula fidei; quam vnicam elle lupra domimus Acptoindevnitatem Ecclesia Ca-tholice in externa professione retinere non poffunt, qui voicam fidei regulam mutarunt: quia externa professio semper secundum regulam fidei dirigenda cll. Regulamantem fidei, vaicam illam & immobilem antiquis, mutarunt Pontificii & in Romani Pontificis potestate effe iactant, vt quotidie muterur. Docent enim, a Ex arbitrio Romani Pontificis a Baron And pedere, decreta fides fancire, de fancita mutare. Re- nal.an. Christi gula igitur fidei Tridétinis iftis no eft vnica, & 373 h.a.1. semper cadem, atg; immobilis:vnde sequitur, Ecclesia nune Romana no retinere vnitatem

cum Catholica in externa fidei professione. Quid estigirur, quod ifti ostendere postunt, quod cos in Catholica retineat Ecclefia? non Capitis vnitas; quia alind fibi Caput excogitarunt, alium dominum, alium foonfum: non membrorum & corporis vnitas, quia n'embra. Ecclesiz suz homines profanos esse docent: non Spiritus vnitas, quam à le procul reiiciunt: non fidei vnitas, quam ipii sua confes-sione quotidie mutant. Quis igitur demonftrare potelt, Romanam Ecclefiam cum Eccleba Carholica voitatem retinere?

## CAPVT IX.

Vera Ecclesia optime cognosciour ex mini-sterio suo su conservanda regula fides.

Vanquam ex iis, que hactenus disputanimus, vera Chrifti Ecclefia fine errore agnosci postit, quia tamen importuni homines hanc rem vehementius Icribendo exagitant, itave infirmorum animi percurbentur,& in quarenda Ecolelia fefe multum fatigent: et horum infirmitati confulamus, alteram quzftionis, quam initio propositimus, parcem hoc loco tractabimus Qualtio ell, quomodo vera Ecclesia cognosci possit ? Hocilludest, quod passim quæritur. Sic enim dicunt: Side vera Ecclesia certo constarer, catera facilius componi possent. Nam Ecclesia est fine dubio audienda. Omnis autem hæsitatio eft, vbinam sit

Eccle-

Pro lix Qui nua Dix de C COTE mus quia lam. rend

relig cleti COLL licit quæ regn lmat nem funt

cuif

viola nost ficio gung necs hom CCITA

fit E tici è ione.

funt.

non

ogi-

non

mbra

ent:

TCH-

nfel-

non-

Ec-

uta-

rore

miagi-

11.80

uz.

hoc

era od era

m-

au-

cle-

Ecclesia. Pontificii assirmant, apud se esse protestantes, qui vocantur, ad se pertinere: a-lize etiam secta Ecclesia nomine gloriantur. Quomodo igitut in tanta varietate opinionum cognoscetur, voinam sit vera Ecclesia? Diximus de capite, de membris, de sanctitate, de Catholicorum dispersione, de sanctorum communione, de vuitate. Restat, vrea tractemus exactius, que ad regulam sidei pertinent; quia exilla regula facile respondebimus adillam quastionem, qua quarunt, voinam quarenda, et quomodo cognoscenda sit Ecclesia? Respondeo igitur, hano quastionem exer-

Respondeo igitur, hanc quæstionem exercuisse antiquos Patres; in quorum vestigiis si religiole insustamus, non est divisium, quin Ecclesiam teneamus, quam inter vatios hæreticorum estores, sucores, terrores fortiret & seliciter tennerant illi. Quoties enim de Ecclesia quæstio eras, probabant Patres Ecclesiam, per tegulam charitatis contra schismaricos. Schismarica enim, qui externam sidei professionem tenuerum, desecti tamen ab Ecclesia sunt, quia charitatem atque vuitarem Ecclesia sint, quia charitatem atque vuitarem Ecclesia sint, quia charitatem atque vuitarem Ecclesia sintelligo. At illi nobis viessim impinicios intelligo. At illi nobis viessim impinigunt hærescos notam. Verum nec ipsorum, hec nostris verbis credi volumus, quia omnes homines contentios fumas. Iraque regula certa est, quæ demonstrare potest, apud quos sit Ecclesia, tum quinam sint habendi hæreticis.

Si quæras igitur, quænam fit vera Ecclefia, breuistima est responsio, & veristima: Ecclefia vera est, quæ regulam fidei voam, eandem, indemutabilem confesuar. Quam igitur do-cuerimus, hanc regulam fidei per omnes Ecclefiz fuccelliones tuille agnitam, infeepram, celebratam, perpetuoque confernaram víque ad Concilii Tridentini tempora: Quumque confeet, fuille candem regulam susceptam ab Ecclesiis reformatis, per quam regulam no-fire Ecclesia suam communionem probant cum Ecclefiis antiquis, cum Ecclefia denique Catholica: fuille etism hanc regulam à Pon-cificiis mutatam in pleudolynodo Tridenti-na: Quum hec, in quam, constituint, expedita via, ratiog; confrabit inneniendi Eccleliam, quam quarimus.

Regula fide vel fammaria ell, vel completa, & pertelle explicata. Summanie regula el in Symbolo Apollolico, Iraque nounvilli Pa-tres, quum regulam fidei proponnut, Symbo-lum explicant. Completa regula est doctrina Propherica & Apostolica in facris Scripturis comprehensa; ac proinde multi Patres in regula fidei deliguanda, vaiuerlas Scripturas proponunt. Idemque habetur apud Patres, Ecclesiam probari per regulam fidei, & Eccle-siam probari per Scripturas. De qua redeiu-

ceps dicetur.

Mileri hominer, & Scripturarum lucifugæ,
ab Ecclefiæ Catholice focietate per vitæimpuritatem deiecti, iplam Scripturarum lucem exofam

prin cras ta it fide fiam ptur per lea: Ou runt bitti Papa Impi tiam 8c co

princ proci prop tese; quor blicar tatem nefan rellig

rium

lia,

de-

ėm.

do-Ec-

que

mab

nobant

ique

Ponenti-

redi-

liam,

aplela eft

li Pambo-

String pturis in re-

oturas

atres. Eccle-

dein-

ifagæ,

tæim-

lacera

xofam

exofam ipsis, accusant; per quam ipsorum raudes deteguntur, malitia renincitur. Ac primo quidem vel inscite, vel fraudulenter facras Seripturas impugnant: deinde vero apen ta improbitate graffantur. Primo enim fidem Catholicam ab Ecclefia pendere volunt, yt ca fides Catholica babcatur, quam cunque docet. Eccleful. Secundo loco Scripturas & Ecclefiam committune interfe, voiftatuunt, Seripturas per Eccleliam probandas, non autem per Scripturas Eccleliam. Tertio loco in prolectam audaciam & blafphemiam erumpunt. Quum enim de ludice controuer harum que runt, non dubitant, facras Scripturas Papæar birrio fubilcere ; quamuis iplorum indicio, Papa viplurimum in homo vel indoctus, vel improbus. Nos vero teotabimus per Dei gra-tiam hac expedire, qua ab ifus fraudulenter & confule poquarur.

Tria funt cognitionis Christiana tanquam principia: Fides Catholica, Ecclesia Catholica, & facta Scriptura: que in falure hominum procuranda, fum habent fingula officium, propriumo; munus, atq; adeo ftationem limitese; suos. Tanta vero est Diaboli malitia, vt quorundam hominum improbitatem in pu-blicam perniciem armatam producat, ad veritatem oppugnandam: ita ve hze tria inter fe nefanda impietate collidant, que fi recte in-telligantur, & fobrie tractentur, falutis myste-

rium continent, arg; aperiunt.

Quod primo loco docene, fidem Catholicam camillamesse, quamcunque docer Ecclesia insciriam, an fraudem appellem? Nam quomodo sides Catholica primum orbi innorut? quomodo nata, orta, & in sidelibus suscepta est? nonne per Scripturarum pradicationem? Fides ex auditu, inquit Apostolus, auditus autem per verbum Dei. Fides ergo Catholica est ex verbo, & per verbum, non autem verbum per sidem, aut ex side. At, inquiunt, sides est ab Ecclesia, necalia est sides vera, nisi quam proponit, imo (vi isti volunc) quam ponit Ecclesia.

Agite ve veritas hie illustrius apparent, ponamus iftos homines, qui fidem ab Ecclefiz arbitrio pendere volunt, tum fuifle vbi nunc funtitum remporis vixisse, quando Apostoli Ecclesias per orbem terrarum collegerum. Quando populus in tenebris sedebar, quando lux magna orta ell iis, qui sederunt in renebris, & in embra morris. Écclelia erat colligen-da ab Apostolis. Quomodo ? Quid erat illud, quod populosad Christum adduxit? nonne fides prædicata? Vnde erat fides illa? ab Ecclesia, anà Deo? ab hominibus, an è colo? quis negatà Deo fuille, atque è colo? Ergo populusille, qui prius erarin renebris, factus est Ecclesia Christiper fidem prædicaram. Ecclesia igitur pender à side, collecta est per sidem Lux illa magna, que lucebatiis, qui in tenebrisledebant, quid eft, mis fides Catholica? Fidesergo Catholica, que populos ètenebris in Eccletiam eduxit, eft lux, & regula Ecclefiz,

Rom.10.17.

non form in E mur prace Eccl ratio perfe &cco

Ectle hom R ligen ex co tell.

cando

Se fe Eco teneb nem r neglii verbi tholic fed pr bulis lam, c

nitus e

obtru

non

non autem Ecclesia regula fidei. Clamabunt force tenebrionesiffi, hec omnia vera effein in Ecclefiz initiis. Sed quomodo Ecclefia è mundo colligi primum poruit, nisi per sidem prædicaram? At aliam dicent rationem esse Ecclelia colligenda, & iam collecta: aliam rationem in plantatione Ecclefiarum, aliam in perfectione : fide Catholica vocari primum, & colligi Ecclefiam : fed quum iam vocata,& collecta merit, & in fide firmata, tum demum Ecclesiam debere fidem proponere, omnes homines ab Ecclefia fidem excipere.

Respondeo, necalia est ratio Ecclesia col-ligenda & collectar nec saliam concedamus; ex co caula Pontificia quicquam adiguaci potell. Verum ell, Lock fam primum per fidem Catholicam collectum coestamque : deinde eandem fidem , ranquam ignem illum de colo , in eadem Ecclesia inregram confernari.

fia

100-

uit?

epta

em?

sau-

aest

am Rab

pro-

Ec-

polefiæ

unc

Itoli unt. ndo

cnegen-

lud, nne

Ec-

elo? ergo

Qus

Ec-

et fi-

nte-

lica?

bris

chiz.

non

proponi, & pradicari.

Sed illi toto aberrant coelo. Fingunt enim, fe Ecclefiam elle. Populum sutem, qui feder in tenebris, è quibus Eccletia Christi viquead fi-nem mundi perpetuo est colligenda, prossus negligunt. Tenebras illas ex industria augent, verbi lucem fedulo ablcondunt, fidem Catholicam Ecclefiæ traditam non cuflodiunt, fed prodigiofis hominum commentis & fabulis concaminatam proponunt, lucem illam, que à Deo eff, que de cœlo venerar, penitus extinguunt, eius loco traditiones suas obtrudunt : in fua elle potestate clamitant, fidem

fidem dare, imo condere: Be quum lucem colestem in tenebras converterint, populumque, qui in Ecclesiam erat colligendus, succearcuerint, tum demum mirifice sibi applaudunt; & sicut meretrix impura matrona speciem mentitur, ita meretricia fronte se iatrant Ecclesiam esse, imo vero Ecclesiam matrem, qua errare non possit. Ad hancimpudentiam retundendam, quadam necessario dicenda sunt, qua sono ordine protequemur: multa sunt, qua somniant issi se Ecclesiam esse, sidem abrilis sumendam. Primo de side dicamus, quod instruimus.

Documus, Ecclelism per fidem Catholicam collectam fuille arque vocaram. Natura autem fidei non muratur, nee natura Ecclelia. Ecdem igitur modo Ecclefia vique ad finem mundi voca ida ett. Apolioli enim quum Ecclelias collegerunt, non lua commenta, ant traditiones, fed fidem veram propoluerunt; non ex ingenia arbitrioque suo docuerunt, sed a Spiritu Dei acceperunt, quod Ecclefia tradiderum Fides ergo Ecclefia non erat ab Apoliolia, sed ex Deo, per Apoliolorum ministerium Ecclesia tradita. Ecclesia igitur fidem Catholicam habet, tanquam regulam suam.

Sed nisi sides ipla suam etiam regulam habear, incerta erit, & semper in pericisto, ne vel muterur, vel penitus amittatur. Iam vero, quia sides Ecclesiz ex Deo est, non ex hominibus, necesse est, ve regula sidei ex Deo sit.

Quo-

fide

ditt

goi

dei

pea

ptu

pru

ræ

pit pol cra Syn

reg

tria

fian

gas

ten

Qu

res

tor hu

cle

rita

13+

i ap-

onz e ia-

ma-

pu-

ario our:

oli-

ead

nim

oro-

fuo ant.

cle-

rA-

Ec-

1201-

ha-

vel

ro.

ini-

fit. 110-

Chomodo enimpotestid, quod ex hominibuseft determinare, definire, & poteftatem exercere in id, nuoda Deveft. Regula igitur fidei ex Deo eft. Fides, inquit Apoltolus, ex au- Rom. 10. 17 ditueft, auditus per verbum Dei. Verbum ergoillud Dei, ex cuius audieu fides orkur, eft fidei regula. At verbum illud Dei in facra Scripraca continetur. Ecclefiangirur regula eft fides Catholica t fidei autem regula facra Scriptura. Neque vero intereffe arbitramur, Scripeuramne dicamus regulam fidei ; an Symbo-ium illud Apostolicum , in quo sare Scriptsræ fummam atque epiromen tradicam fuscepit Ecclelia. Quicunque enim Symbolum ex-poluerum ex antiquis, omnes articulos ex la-cra Scriptura probate & conficmant. Itaque Symbolum etiam ad Scripturas, tanquam ad

regulam reuocant, Exis, qua diximus, non erit difficile, hac tria, Ecclefiam, fidem, Scripturas, ad fua munia renocare. Nam fides Catholics regit Ercle-fiam, Scripture fidem. Jant fi de autoritate unetatur, quis nescir maiorem elle autoritatem cius, quod regir quam quod regitur? Quum igitur quallionem instituune tuibarores Tridentini de autoritate Ecclefiz, & Scriprurarum; & Scripturas pendere velintexautoritate Ecclefie : Ecclefia Catholica contra huncerrorem conflanter femperdeonit, Ecclefiam, & Ecclefiz fidem demonstrariautoritate Scripturarum : Scripturas autem confemari, & fanquam corlettes thelauros recon-

di,& custodiri ab Ecclesia. Autoritas igitur aft Scripturarum, ministerium vero Ecclesia. Ecclesia igitur ex autoritate Scripturarum sidem Catholicam custodit, proponit, exponit, confirmat. Atque hoc ministerio maxime probaturac demonstratur Ecclesia vera, Ita Ecclesia optime cognoscitur per sidei regulam; sidei regula per Scripturas, ac proinde Ecclesia per

Scripturas:

Sed priusquam Ecclefia consensum de bac re proferamus; duo funt inprimis observanda. Primum, in quo Aduerfariorum confenfum habemus : Ecclesiam optime cognosci per regulam fidei : in hac re mutuuseft confensus. Secundum, in quo est controuersia! non enim convenit inter nos, quanam litilla regulafidei. Nam Pontificii nuper circa tempora Concilii Tridentini commentum hoc excogitarunt, quod antiquos omnes laruit, regulam fidei rotalem effe Scripturas & traditiones non scriptas! ita vt facra Scriptura fint vna pars huius regulæ, altera pars traditiones. Verum Tridentini Patres fero fapiunt. Nam autiqua Ecclesia sapientia commentum hoc respuit. Probant Patres Ecclesia magno confensu, regulam fidei prorsus esse immutabitem, quod supra demonstrauimus. Regula igitur illa, quæ per Tridentinos mutata eft, non est fidei regula : quia hac voica, eadem, immutata per omnes Ecclesia successiones decurrit. Et proinde vnitas etiam Ecclesia pendet ex hac vnitate regulæ fidei. Diversa &

muta-

peo Tri rase put der fide fusio

Ec

fení

qua

per

Tri

Ecc

in vui tu, v tempi

loqu Czth fidei Ec-

dem

on-

lelia

fidei

per

hac

ian-

len-

olci on-

fia:

illa

hoc

re-

lint

ies.

am noc

bi-

ula

eft,

m,

nes

liæ

38

ta-

inurata fides, dinería & mutata fidei regula, Ecclesiam probant dinersam & muratam. Vna, & non mutara eft Christi Ecclesia : dineria & mutata Antichristi. Antiqui autem Scri-prores vniuersi, vique ad tempora Concilii Tridentini, regulam fidei docent effe Scripruras canonicas, quum de regula completa difputane, vel Symbolum Apoftolicum, quum de regula summaria loquuntur. Præter banc fidei regulam vel fummatim in Symbolo, vel fulius in Scripturis canonicis politam, nullam prorlus agnolcunt. Quoties igitur Ecclefiain quarunt, per hancregulam quarunt, hoceft, per Scripturas canonicas. Qua in re contra Tridentinos ad omnes antiquos Scriptores. Ecclefia, arquadeo ad Ecclefia vninerfa conlenium prouocamus.

## CAPVT X.

Testimonia Patrum, demonstrantia Ecclesiam per regulam sidei, sine per Scripturas ca. nonica.

Clemens Alexandrinus sic docet: a Ec- a lib.7. Stroclessiam antiquam & Catholicam esse dicimus, mat.
in vnitatem vnius sidei, qua est ex propris testamentio, vel potius ex testamento, quod est vnum diversis
temporibus. Hac ille. Cuius accurata & distincta
loquendi formula observanda est. Ecclesiam
Catholicam, & antiquam, quaritin vnitate
sidei; sidem aurem in duobus testamentis. Ita

S

Eccle=

declesia regulam docereffe fidem, fidei regui lam duo Teltamenta.

A Homil.3. in Genes.

Origenes: a Qui iniquitatem in excelfo los quantur, & extendent in column of future ficur beretici faciunt incircumcifi. & immundi labije decendi funt. Circumcifiu labiji & mundu est, qui sempti verbum Dei loquitur, & fanan doltrinam Guange lich & Apoftolicis munitam regulu profert. Hacili le. Qui verbum Dei, & fana do Arinam Euan-gelicis & Apostolicis regulis muniendam docult, certe lieut Eccleliam per doctrinam, ira doctrinam per Scripturas probadam esse pro-bat: & traditiones non scriptas plane relicit; quia qua feripra non funt, non muniuntur regulis Euangelicis & Apostolicis. Idemque sie b Homil. in habet: b Ecclefia des fuit Legis & Prophetarum volumina. Hacille. Dotem Ecclefia Scripturas effe docet. Si Ecclefia Scripturas habet pro dote, vade, aur quo titulo contracit traditiones non scriptas?

Cantic.

C contra omnes harefes.

Athanalius: c Orthodoxa Ecclefia rette legens, & exalte facras Scripturac examinans, fex ipfam adificat fuper petram. Quibus verbis defcribit Ecclefiz ministeriuth. In hoc ministerio Scripturam fibi regulam proponit, quia zdificatio Ecclelia eft per Scripturas, non autem per traditiones non scriptas.

d int. Tim. 6AP.3.

Chryfostomus in illa verba : Ecclefia domus Dei viuentii, columna & firmamentum veritatis. d Ecclefia est , inquir, que fidem continet, & pradiçationem : quippe verit as Ecclefia & columna est & firmamentum. Hecille. Docerigitur, Ecclefiam optime

101 ing

loc

rits

liqu

ram

ritat

liter

nas.

cleri

gno

cogi nifit

rene

Refe

(eC) fert,

mus,

oua l

auter

Pont

mret

larm

optime cognosci ex ministerio suo in conferuanda & pradicanda veritatis doctrina. Inisoptime conspirant ea, que habet au-

tor opetis imperfecti in Matth. a Qui vult, a Homil. 49. inquit, cognoscire, que sit vera Etclesia Christi, vulte in Matth. tognoscire, que sit vera Etclesia Christi, vulte in Matth. tognoscire, ans sit vera Etclesia Christi, vulte in Matth. tognoscire, ans tamanmado per stripturas? Quo soco voterrimus est in candem sententiam:

Docetenim, Ecclesiam Christi quondam varis modis distingui poruiste à gentilitate, sed regnante Anuchristo, nullum aliam viam reliquam futuram cognoscendi Ecclesiam veram, inquit, nisi tantummodo per Scripturas; quia omnia ea, que sunt proprie Christi in veritate, haber Antichristus in schismate. Similiter Ecclesia, similiter ipsis Scripturas dinimas, similiter Episcopos, ceterosque ordines telericorum, & Sacramenta. Ergo volens congnoscere, quie sit vera Ecclesia Christi, vude tognoscere, quie sit vera Ecclesia Christi, vude tognoscere, quie sit vera Ecclesia Christi, vude tognoscere in ranta confusione similitudinis, his tantummodo per Scripturas i Hacille.

Ad hoc testimonum Pontificii respondete non possunt terre elevant autoritatem eius. Respondet Bellarminus, librum ilium non essunt se contendimus. Querifert, cuius sit, negi in eo contendimus. Querimus, quenam suerit doctrina illa, que in antiqua Ecclesia conservara suira Patribus. Hunc autem vium ex antiquis suisse, non negant Pontificii. Quum de antiquitate conueniat inter nos, de autore non moramur. Sed Bellarminus obsicit eriam, autorem huius libri

fuiffe Amanum.

ere= ndi

anloita

ro-

it 3

tefic

uni itas

10-

fes

de-

le-

2

IU-

THE

. d

04-

6

m

8 . 1 1.7

din

qu

Ċŀ

op qui

diu

ten

ille

in E

ras

qui

QUA 61

præ hab

lis.

nen

eand 2474

tater mina

691

Qui per

igitu fia fi

doctr

cibus

Respondeo, neg; hoc testimonii huius ailtoritatem minuit. Nam hine fequetur, (ve de mus hunc fuiffe Arrianum) nihil tunc in Ecclesia auditum suisse contra hanc sententiam (qua veteris Ecclesia antistites Ecclesiam per Scripturas probare solebant) contra hanc, inquam, fententiam nihil tum temporis auditum, nihil scriptum, nihil fictom erat, quia cum orthodoxis Patribus ipli etiam hæretici in hac re consentiebant. Deinde respondeo, si omnes Patres reiiciendi funt, qui in aliquibus videntur Arrianismum sapere, actum eritde Origene, & de magna parte Gracorum Patrum. Postremo frustra obsicitur, non fuisse Chryloftomi lententia. Paulo enim supraadduximus è Chryfoltomo, Ecclesiam ministerio suo fidem continere, & pradicationem veritatis. Quod si veritatem e sacris Scripturis prædicatam continet Ecclesia, certe Ecclesia optime cognoscetur ex hoe ministerio. Docet a in 2. Corin. etiam Chryfoltomus, a Seripturas efferactiffimam trutinam, gnomonem, & regulam. Hæc igi-

Homal, 13.

b in lohan. Homil. 58.

tur regula exactiffima, Ecclefiam nobis, & Ecclesia dogmata demonstrabit. Itaque idem affirmat, Scripturas elle oftium illud, quod ducit nos ad Deum, & oues Christi facit. b. Ecce, in quit, larronis figna, Primum palam non ingredieur, neg, audet: indenon per Scripturarum teftimonium, quod per oftium fignificatur. Hic. & qui fuerunt, & qui futuri funt, notat, & Antichriftum, & falfos Chriftos. Mersto autem ofium Scripturas appellat , quomam nos ad Deum dusunt , & eim no-

bis cognitionem aperiunt, ipfa oues faciunt, & cuftodiunt, Haville. Quod ii Scriptura fint oftium, que ducimur ad Deum, fi Scripturz oues Christi faciunt, & custodiunt: Ecclesia certe optime ex iildem Scripturis cognolectur: quia Ecclesiam Scripturæ faciunt, & custodiunt, ex Chryfoltomi sententia. Dicantautem nobis Pontificii, quifnam fir Antichriftus ille, qui ( lieut Chrylostomns docet ) aliunde in Ecclesiam ingressurus est non per Scripturas? qui Scripturas horrer, ficur latro crucem?

Hactenus Gracos Patres audinimus, fe-

quuntur Latini.

ailde

Ec-

iam

per

in-

idi-

quia

etici

0.11

ibus

it de

Pa-

uille

ad-

ifte-

nemi

uris

lefia

ocet

ictif-

igi-

Ec-

n af-

du-

Ec-

igre-

efti-

qui

um,

WY 46

# HO-

bis

Irenæus: a Pradicatio Ecclefia conftans Ga- a lib. 3. c. 4. qualiter perseuerans, testimonium habet à Prophetis & Apostolu. Hacille. Ecclefra igitur non debet prædicare traditiones non scriptas, quæ non habent testimonium à Prophetis & Apostolis. Ita Ecclesia cognoscitur per prædicationem doctring Prophetica & Apoltolica.

Tertullianus: b Apostoli in orbem profecti, b lib. depraeandem doctrinam einfdem fidei nationibu promul\_ feript. 6.20. garunt, & proinde Ecclesias apud mamquamg, ciuitatem condiderunt, à quibus traducem fidei, & femina doctrina, catera exinde Ecclefia mutuata funt, & quotidie mutuantur, ve Ecelefia fiant. Hæcille. Quibus verbis docet, Ecclefias fieri quotidie per prædicationem einsdem doctrinæ. Fides igitur Ecclefiam constituit, non autem Ecclesia fidem. Idemq; sie docet: e Constat,omnem e ibid.cap.21. doctrinam, qua cum illis Ecclefia Apoftolicis, matricibm, & originalibus fide: conspirat, veritati depu-

bet

culi

ad i

clei tæ, do

mi

Scr

qu qu

mu

fai

fix

da

Sel ob

Sc

ma

ım

VI

no

ce

QU

do

de

cil

ta

tandam, idsine dubio tenentem, quod Ecclesia ab Arpostolia, Apostolia Christo. Christia a Deo suscepti, Reliquam vero omnem dotrinam de mondaçio prajudis andam, que saprat contra veritatem Ecclesia e um ér Apostolorum. E Christ. E Dei. a Ad hangigieur formam pronocabuntur ab illu Ecclesia, que licet nullum ex Apostolia, vel Apostolica autore sump proferant, ve multo posteriores, que denig, quoridis instituuntur: tamen meadem side conspirantes, non minus Apostolica deputantur, propter consanguinitatem dotrina. His Tertullianus. Huius ergo indicio. Ecclesia habetà doctuna Apostolica, ve Apostolica fiat, imo veste Ecclesia.

b in Pfal.133.

c in Pfal.s.

Hieronymus: b. Ecclefts non in parietibus consistit, sed in dogmatum veritate. Ecclesta ibiest, vbi est vera fides. c. Ego intrare cupio in domuns tuam, idest, in Ecclesiam, & volo intrareper viam tuam restam. Qua est istavia? Lectio Scriptura-rum.

d Epift, 60.
e lib depnis.
Ecclef.cop.2.

Augustinus Ecclesiam è Scripturis demonstrandam sic docet: d'In Scripturis didicimus
Christum, in Scripturis didicimus Ecclesiam. e Quastio inter nos versatur, vis sis Ecclesia? Quidergo
sacturi summe? In verbis nostra cam quasituri, an
in verbis Capitus sus? Puto, quod potius in illius verbis cam quatere debemus, qui veritas est, ér optime
mouit corpus summ. Hæc ille. Augustinus igitus
Ecclesiam in Christi verbis, id est, in Scripturis quærendam indicat. Sed num quis vererum produci poretit, qui docuerit, Ecclesiam
in Papæ gerbis, vel in traditionibus non scriptis quærendam? Idem Augustinus sic habet:

bet: a Nolo bumanu documentu, sed dininu ora- a ibid.

Cardinalis Bellarminus, quidiutius in hoc argumento obmutuit, tandem ita respondet adilla Augustiniloca: b ExScriptura proba- b lib.4. c.s. ri, vbi fit Ecclefia, non tanquam ex nota Ec. de nor. Ecclef. clefie, fed quia Scriptura docet, que fint notæ, dum docet, qualis illa fit, vbi cœperit, quando creuerit. Hacille. Subtifiseffe voluir Dominus Cardmalis : Ecclefia demonstratur ex Scriptura, non tanquam ex nota Ecclefia, fed quia docet notas Ecclefia. Ar hoc illud eff, quod affirmat Augustinus, quod bos vrgemus, quod vbique ingeminamus : ad quod lefaire nihil habent, qued respondeant : Ecclefiz notas doceri in Scripturis. Si hoc concedant leftitæ, quid vlera heigamus? Scriptura, inquit Bellarminus, docet Ecclefia notas. At Seriptura notas illas non docet, quas nobis obtrudunt Pontificii : neque enim agnoscit Scriptura Ecclesiam illam, cuius Caput sit Romanus Pontifex, cuius membra (int homines. impii, fine omni interna virrute, cuius regula vnica non fint Scriptura, fed & traditiones non feripte. Si Ecclesia notas Scriptura docet, Ecclesia cerre apud Pontificios non est, quia Scriptura notas Ecclefiz Pontificiz non docet.

Sed quid eft, quod lefuita ad pauca respondet? (quanquam non respondeat : hæc enim eius verba non continent responsionem, sed tacitam confessionem veritaris, ad quam

Mr4onimus 044fergo , 4B pertime gitut pturete-

fiam

fcri-

babet:

tidia

nop

etiti-

rgp

lica,

tibus

reft.

nuns

VIAUI

respondere non potuit ) in reliquis mutus fir ? Probant Patres, Ecclefiam Catholicamelle in ynitare fidei, fidem vero elle in duobusteltamentis: Doctrinam Ecclefie effe muniendam regulis Euangelicis, & Apoltolicis: Legis & Prophetarum volumina fuille Ecclefiz dotem : Ecclesiam seipsam ædificate, legendo, & examinando Scripturas : Ecclesiam veram cognosci non posse, nisi cantummodo per Scripturas : Scripturas oues Christifacere, & custodire, hocest, Ecclesiam facere, & custodire. Ad bæc mutifunt Pontificii. Ad pauca vero Augustini loca, dum responsionem parat lefuita,fic fudat, lic frangieur, ve facile prodat, bonitatem caulæ, pudoremque defuisse. Plura ex Augustino proferamus, ad que obmutescit Bellarminus.

a lib. de uni-

a Si Christi Ecclesia canonicarum Scripturarum tat. Eccles. c.3. dininis & certifimis testimonijs in omnibus gentibus defignata est, quicquid attulerint, qui disunt, ecce bic est Chriftus, ecce illie. Audiamus potius, fi oues eine fumus, vocem pafteris noftri, dicentis: Nolite b ibid.cap. 11. credere. b Habeo manif fifimam vocem paftoris mei, commendantis mibi, & fine vllu ambagibus exprimentis Ecclefiam. Mibi imputabo, frab eius grege, quod est Ecclefia, per verba bominum feduci, atque aberrare voluero, quum me prafertim admonuerit, dicens: Que funt oues mea, vocem meam audiunt, & sequentur me. Ecceyox eius clara & aperta. Hac audita, qui eum non fequitur, quomodo fe ouem eins dicere audebis? Nemo mibi dicat, ô quid dixit Donatus, aut quid dixit Parmenianus, aut Pontius, aut

qui-

quili

Centi

CAS L

nec

mar

Scri

mus

Scri

tottt

expr

cem

prin

clari

23) 144

fant lam

uit,

diup

nus Fid

dei

rum

Eccl

gma min

poni Hæ

mn effe

que tiffi fit?

cin

Ita-

lam

s &c do-

0,80

am per

, &

odi-

cro

le-

dat lu-

nu-

um

nti-

ec-

oues

plite oris

ex-

ege, que

rit,

int,

Hac

eites Do-

aut ui-

quilibet illorum: quia nec Catholicu Episcopis con-Centiendum, ficubi forte fallantur, vt contra canonicas Dei Scripturas aliquid sentiant. Hacille. Si nec Catholicis Episcopis, profecto nec Romano Episcopo consentiendum est contra Scripturas. Itaque nos etiam iftis respondemus, quod Augustinus Donatistis: a Eccesint a ibid. cap. II. Scriptura Dei, ecce funt in eis Ecclefia, & vniuer als totius orbis nomine, & nominatim defignate, & expressa. Si aliunde clamas, vel recitas, non post vocem paftoris noftri, per ora Prophetarum, per os proprium.per ora Euangeliftarum nobis apertisime declaratam, voces veftras non admittimus, non credimiu , non accipimu. b Credit Ecclefia Scripturis b lib 19. cap. Santtu & veteribu, & noun, quas canonicas appel- 18. de ciuit t. lamus , vnde fides ipfa concepta est , ex qua influs vi. Dei. uit, per quam fine dubitatione ambulamus, quamdiu peregrinamur à Domino. Ita docuit Augustinus, Ecclesiam fidem concipere ex Scripturis. Fidesigitureft Ecclefiz regula Augustino, fidei autem regula Scriptura.

Vincentius Lirinensis eandem antiquorum fententiam retinuir. e Chrifti, inquit, e lib.contra Ecclefia fedula & cauta, depositorum apud se do- barefes, c. 32 gmatu:ncuftos, nihil in ijs vnquam permutat, nihil minuit, nibil addit, non amputat neceffaria, non apponit superflua, non amittit sua, non vsurpat aliena. Hæcille. Ad quod testimonium muti sunt omnes Pontificii. Sæpins diximus, autoritatem esse Scripturarum, ministerium vero Ecclesiæ: quod quidem Ecclesiæ ministerium accuratissime descripsit hie Lirinensis. Inhocergo

ministerio vigilat Ecclesia, non vi nouam fidei regulam procudat, fed yt vnicam illam, eandem, immutatam perpetuo conferuet. Intelligite interim, qualis fit Tridentinorum in re certiffima, vel cacitas, vel obstinatio affectata. Clamant Parres, Edem Ecclefiz effe ex propriis testamentis: Ecclefias traducem fidei habere ab Apostolica doctrina, Ecclesiam esse oues, que vnicam pattoris fui vocem audiunt, non vocem alient : in Eccleliam intrari non polle, nisi per Scripturas : Ecclesiam fidem fram concipere è Scripturis : Ecclefiam, regnante Antichrifto, cognosci tantummodo per Scripturas: Ecclefram effe factorum dogmatum coltodem, in quibus mhil permutat, nihil imminuit, nihil addit, nihil amputat, nihil fuum amittit, nihil alienum vforpat. Et tamen noft tam mirificum Patrum confensum, de Ecclesia ministerio, rang ifta Pontificia, adraucedinem cantilenam fuam recinunt, de fide innouanda, mutanda, & ex arbitrio Romani Pontificis componenda. Wb. de Con. Nam ait Cardinalis Bellarminns: a Concilia condere poffe , feu condidiffe , vel edidiffe nonas fen-

tentiat, quas voluerunt haberi tanquam articulos b Annal un fidei. Cardinalis vero Baronius apertius: b 173.num.21. Ex arbitrio Romani, Pontificis pependiffe, decreta fidei fancire, & fancita mutare. Hac eft noua Cardinalium doctrina, contra Ecclesia antique consensum. Ecclesia enim antiqua conftanter docuit, Ecclefie Cunisti hoc elle munus, & ministerium, ex quo opti-

me

fia

CIT

(eq

mi

do

fix

qu

tur

Ar

gul

Ide

tun

fice

tibe

dun

ex

ad |

70

me cognoscatur, ve sie sacrorum dogmatum sedule & cauta custos, nihil permutans, nihil nouum, aut non suum vsutpans. Aveque ve idem Vincentius habet: Ecclesia ni-Vincentiside bil aliad Consiliorum decretis mise est, nis ve, quod antes simplister credebatus, boc idem post-ea diligentius eccleratur, instantius predicaretur, or. Nihil ergo nouum sancit Ecclesia Christi, austra dogmata & decreta sancit, & sancita mutat, non est Ecclesia Christi.

Gregorius in hanc fenrentiam multa habet : a Vne inquit, fides est pracedentium & in- a in Ezech. fequentium populorum. Hæc ille. Qui vnam o- Homil. 12. dogmata tollit. Quomodo enim yna Ecclefix fides porest effe, si nous nobis condatur, que antiquos latuit? Idemque sic docer: b b ibid Hotur. Hæcille. Quivniuerfam munitionem noftramin Scriprikis polit, Scripturas certe tegulam fider totalem; non partialem affirmat. tum venarum fuarum principia. C Quia baretici c in tob. lib, fic de eloqui fui mitore superbiune, ve nulla factorum 18, cap.14. Librorum autoritate solidentur, qui libri ad loquendum nobis quafi quadam argenti vana funt; quia ex ipfis locutionis noftra originem trabimus : bos ad facre authoritatis paginam vecat lob, vi fi vere loqui defiderens , inde famere debeant , qued loquantur , & ait i Habet argentum penarum fuarum,

am, Inmin

icex fidei effe unt.

non dem

odo domu-

ipufor-

ilæ uam k ex

nda. Icilia

Senculos 15: b

oua

an-

học prime pradicationis verba se praparat, necesseest, ve causa-

fum origines à sacris paginis fumat : vt omne, quod

loquitur, ad dinina autoritatis fundamentum rend-

gi : sed contra, Ecclesia fundamentum, fidem.

Fidemque hanc non revocat cum Iesuitis ad

Ecclesiæ placita, vel vrapertius Baronius sese

suosque explicat, ad arbitrium Romani Pon-

tificis: sed ad doctrinam Propheticam & A-

postolicam. Bernardus eriam; b Vbinam

quase est vera prudentia, nifi in Christi doctrina?

c Vnusquisque, qued à magistre sue didicit, hoc in

medium profert. Num in Euangelio legifti has diffe-

a in loban. lib.1.cap. 12.

cet, atq in eo adificium locutionis fue firmet. Sic Beda etiam: a Fundamentum Ecclesia est in foliditare fidei Apoftolorum, & Prophetarum. Hæc ille. Beda noster non ponit Ecclesiam fundamentum fidei, ficut faciunt helterni Theolo-

b in Cantic. Serm. 12.

c ibid.Serm. 30.

> rentias aut in Prophetis, aut in literis Apostolorum? Caro & fanguis revelauit hans fapientiam, non Spiritus Patris. Hacille. Si quicquid in Euangelio, aut scriptis Propheticis & Apostolicis non legitur, est carnis sapientia, non Spiritus: quomodo dicuntisti, Ecclesiam quadam docere posse, que non funt in Scripturis? Denique hac doctrina conservata est in

> Ecclesia, vsquead tempora Concilii Tridentini. Quamuis enim fraterculi Romanæ Curiæ affeclæ, profanas subinde vocum, rerumq; nouitates induxerant, Ecclesia tamen Romana (illam intelligo, quæ in occiduis istis orbis partibus in variis nationibus collecta cum

Roma-

Ro

ma

mu

Eco

dic

COL

pus

bic

C15,

leb

pol

Co

iisa

fial

tra

cen

Ioh

run

hai

pta

fix

que

pro

Lat

6

PHA

reg

rat

peti

Leg

te,

Romana Ecclefia, ranquam cum originali, & matrice Ecclesia, sicut nonnullis fuerat, communionem habebant; qua quidem ratione Ecclefia existis nationibus collecta, Romana dicipotest ) hae, inquam, Romana Ecclesia contraistos tenebriones veritatem hanc propugnauit. Ita vi ipli etiam fraterculi, qui ad arbirrium Romanz Curiz, & Romani Pontificis, antiqua mutare, & nouitates inducere folebant, in hac tamen re cohibiti videantur, ne possent venenum fuum latius spargere ante Concilii Tridentini tempora. Multi igitur ex lisantiquam doctrinam cum Romana Ecclesia retinebant. Quicunque enim regulam sidei tradunt esse Scripturas canonicas, ficut docent Petrus Lombardus, Thomas Aquinas; Iohannes Scotus, alique, iidem etiam indicarunt, ministerium Ecclesia in hoc vigilasse, vt hanc fider regulam custodiret immuratame prædicaret, & vnice conferuaret, Hanc Ecclefix fententiam retulernot Lyra, Gerson, aliique. Gerfon fichaber: a Non fumitur Ecclefia a depoteft. pro templo materiali, quod adificare melius potest Eccl. confid.13. Latomus, quam Theologue : net pro folis prouentibus, & surifdictionibus, &c. Sic enim poffet secularis Thus expertus acconomia judicari veilior in Ecclefia regimine, quam Theologue, aut Iurifta. Sed confideratur Ecclefia, vt inftituta est à Chrifto super firmam petram fidei, ad finem supernaturalem, secundum Legem Enangelicam, & Scriptura dininitus renelata, secundum quam debet regulari indicium de fide, moribu. Hacille. Nihil hic dicit, nifi quod Supe-

pera us;4quod

Sic n/o-

Hæc ndaolo-

lem. is ad

fefe on-

Anam

na? ocin

iffe-

spi-

le-

ere

in

Cu-

nq; nabis

um

fuperius à Parribus dictum fuille ultendimus. Sed illud observandum inprimis est; quod in mediis tenebris antiquam doctrinam intégram immutaramque conservari videamus. L'aboret, Ecclesiam este institutam à Christo, super petram sidei: Fides ergo est Ecclesia regula; ce sundamentum. 2. Indiciona Ecclesia regulari debere secundum Legent Euangelicam, ce Scripturas: Non igitur erat in potestate, vel visius hominis, vel totius Ecclesia, noua decreta sidei sancite. Se sancita mutare. 3 Secundum hane Legem regulari debere indicium de side: Fidet igitur regula est sacra Scriptura. 4. Secundum caudem hane Legem regulari debere indicium de sides est sacra sundam regulari debere indicium de sides est sacra seriptura.

Observandum est, hanc librum Gersonis; de Potestate Ecclesiastica, in Goncilio Contstantiens fuisse recitatum, & ab voiuerso Concilio approbatum. Ex quo constat, hanc tum fuisse Ecclesia Romana settentiam. Ita ad illum vique diem antiqua Ecclesia do Cri-

ha remanferat immutata!

- Spirit

Enicimus igitur contra Tridentinos, hand fuille communem Ecclefiz doctrinam, pet omnes Ecclefiz fuccelliones confernatam, vigue ad tempora

Goncilit Tri-

dendidi

EAPVT.

fiati

me

Eco

fun

rit i

qua

mai

lis re

con

efta

Anti

chri

nifit

ten

tuit

nur

con

## GAPVTXI

mus

od H

inte-

mus. Chri-

ccle-.iom

gem

erat Ec icità

ula

gulem

e fiz

nist

on4

rfo me

Ita

hri-

ne

et

De Succeffione.

Actenus de Ecclefia dispurauimus, fancha, catholica, de fanctorum communione, de vilitate i denique docuimus. Eccles fiam demonstrari per cartonicas Scriouras, fine per regulam fidei. In qua regula integra de incorrupta confernanda. Ecclefie ministeagerur. Quia enim de successione Romanz Ecclefiz tantum gloriantur Pontificit, vt hine fumi argumentum euidentiffimum; adeoque plane in solubile affirmet Bellarminus: non erit inutile fuccessionis succiostam pertracta-

Concedimus a apud Patres Ecclesiam aliquindo demonstrari per successionem Ros manorum Epilcoporum in fide vera i quia illis temporibus conflabar, non fuiffe mutaçam fidem in Ecclefia Romana: at núc contrarium conflat. Nequelt hec nostra tantum resposios estantiquorum traditio. Sicolim docebant: a a dator iff. Anten muleis modis oftendebatar, qua effet vera rit imperf in Christi Ecclesia, quagentilita. At regnante Antichrifto, nulle mode cognefectur, que fit vera Ecclefia, nifi cancummedoper Scripturas. Ita Patrum fententia iudicion; successio, que quondam potuit effe Ecclesie nots, nune non etit.

Dicimus 2. Juccessionem illam à Patribus commemorarem, non fuiffelocalem, quam nuneiactant Pontificii, fed doctring. Vereres enim

enim successionem distinguant, in doctrina

& localem. Localis illa nullius vnquam momenti fuit apud veteres. Dodring successionem maxime vrgent in veritate politam, & gratia docendi veritatem, quam vocat Irenæus charilma veritaris. Nam Romanorum Episcoporum successionem contra hareticos profert, fed quam intelligat ille successionem; demonstrat his verbis: a In, qui in Ecclefia (unt presbyterie; obaudire operget, bu, qui fuccefionem habent ab Apoftalis, qui cum Epifcoparus fucceffione charifma veritatu certum, fecundum placitum Patris acceperunt Reliquos vero, qui abfifunt à principali fuccessione quocung loco coll guntur, fufpectos babere, vel quafi beretices, &c. Addit Irenaus: Omnes enim decidunt à veritage. Quibus verbis docet Irenzus, duplicem effe successionem ! alteram in doctrina principalem; localem alteram: qui localem habent line principali fucceffione, à veritate est decidere, quocunque loco colliguntur. In eandem fententiam Tertullianus Ecclesiam aliquam demonstrat Apostolicam effe, & haberi, non ex successione hominum ab Apostolis: sed, sicut ille loquitur, ex doctring confanguinitate cum Apo-Rolica. b Licer, inquit, Ecclefie nullum ex Apofolis, vel Apostolicis autorem fuum proferant, vt multo pofteriores, que denig, quotidie inflituuntur. tamen in eadem fide confpirantes, non minus Apoftolica deputantur, propter confanguinitatem doctrina.

Successio igitur personarum ab Apostolis

non eft femper vere Ecclesiz nota, quum ve-

-a lib.4.c.43.

b lib prafer.

ra &

ra

A

fte

mi

fol

nia

cle

na

cles

ftol

cell

nec

Por

doc

fate

tem

fanc

diue

cum

buit

non

legu loca

mhi

ra & Apostolica Ecclesia effe possit, qua in do-Crina cum Apostolicis consentiat, quamuis personarum successionem non possie demonftrare. ha Ecclesia fiunt, non à successione hominum, sed adoctrina Apostolica. Idemque fic habet: a Communicamus cum Ecclefis Apo- a sbid.cap.10. folicis, quod nulla dottrina diverfa: hoc est reftimeniam peritatis. Hec Tertullianus. At fi hinc communionem nostram probamus cum Ecclesiis Apostolicis, quia nulla nobis est doctrina diuerfa, conspirante nempe doctrina Ecclefiz noftrz cum Apostolicis, veid fine dubio teneamus, quod Ecclefizab Apostolis, Apo-Stolia Christo, Christus à Deo suscepit : si hoc eft vnicum veritatis testimonium, certe fuccellio personalis no est veritatis restimonium, nec communionem inde probare possunt Pontificii cum Apostolicis Ecclesiis, quum doctrina corum diuerfa fir ab Apostolica. Diuerlam effe doctrinam fuam, diverlam fidem, fatenturipli, quiaffirmant, apud se autoricatem effe, qua noua fidei dogmata fanciant, & fancira mutent. Myrata fides eft digerfa fides. diuerfa non porest communionem habere cum Apostolicis Ecclesiis.

Pontificiis forte occasionem gloriandi prebuit Cathedra Petri nomen, apud veteres nonnunquam vsurpatum. Nam vbicunque legunt isti Cathedram, aut Petri Cathedram, localem successionem in Ecclesia Romana somniant. Quod vtistis excutiamus formnium, ostendemus, veteres, quoties de Cathedra, vel

T

Petri

inæ
moflion, &c
Irerum
nicos
nem;
clefia
efionicefirum
prinbectos
æus:

nem: malfucique Ter-

erbis

it Afione qui-Apo-

Apot, vt

roftotrine.

n ve-

successionem doctring, Loquendi formula Sumpta estab ils Scriptura verbis, Matth. 23.2. In Carhedra Mosis sedent Scribæ & Pharitai. Vbi per Carhedram Moss, doctrinam Legis intelligit Cheiffus, Itaque Origenes fic habet: a Ante Christi aduentum fuper Carhedram Mofisfederunt , qui bene, o fecundum rationem di-Eta Mosis interpretabantur, post aduentum Christi fedent fuper Cathedram Ecclefia, que est Cathedra Christi, & throng. Hac Origenes. Quibus verbis demonstrat, per Carhedram intelligido-Arinam. In more enim politum fuit apud anriquos, ve in Ecclesis locus excelsior erigeretur, vade docebat Episcopus : is locus dicebatur Cathedra. De qua ie Eusebius fic

narrat: b Iacobi Cathedra in Hierofolymis

vique in hodiernum diem conseruatur, atque in ea sedent omnes, qui vsque ad prafens tempus fedis illius facerdotium for-

a in Matth. \$788.24.

b lib 7.0.15.

c Epift. 11.

tiuntur.

Cyprianus monet: c Episcopo consernandum honorem facerdorij fui, & Cathedra. Atque alibi Cornelii Romani Episcopi facilitatem perstringens, qui ad setransfugientes schismaricos, & profanos homines nimia lenitateexceperat, licait: d Nauigare audent , Gud Petri Cathedram, atg. ad Beclefiam principalem, vnde pnitas facerdotalis exorta est, & à schismaticis & profanis literas ferre , nec cogitare , cos effe Romanos; quorum fides , Apoftolo pradicante , landata est , ad

Ad

quos perfidia non possis habere accessim.

d Erift ss.

la

zi.

gis

2-

1773

di-

fti

Ira

t-

0-

ud

ri-

di-

fic

nis It-

24

or-

m-

ne

m

13-

X-

tri

nde

Ø.

ad

d

· Ad hune locum, & pauca huinfmodi, tripudare folent Pontificii, fed fruftra. Quid enim dicit Cyprianus, quod nos negamus? Hacomnia nos eriam anciqua Romana Ecclefiz tribuinus que concedit Cyprianus. Sic fane, fi veline, Romana Ecclefia Petri Cathedra; fed hacconditione, quam adscribit Cyprianus, quamdiu perstirerir ralis, qualem ille describit: Quorum fides ab Apostolo laudata est, & ad quos perfidia non possit habereaccellum. Bafilius Ambrolium, Mediolanenlem Episcopum constiturum, ait, funte a on the a Episte. Gegedplan tor Store New Augustions ait: b V. b bb.4. de tiliter audiantur, quretiam vieliter non agunt fua doctr. Chrift. enim quarerefludent fed fue dacerenon audent : de loco scilices supersors sedis Ecclesiastica, quem sana doitrina conficuit. Ambrofins: c Non habent c lib. depos. Petri hareditatem, qui Petri fidem non habent. Hie-nit.cap. 6. conymus: d Per Cathedramdoftrinam Legis in- d in Matth. relligir. Chryloftomas: e Super Carbedram cap. 23. Christi sederunt sacerdotes , eim enim doctrinam ac- in loban. ceperune. Cyrillus Hierolol. f Super Cathe- f Carechif.12. dra Moft federunt Scriba & Pharifei, no bic ligneam

Cathedram, sed doctrina significat potestatem.

Ex quibus testimoniis concludimus, Papam non tenere Cathedram Petri. Qui enim vel non laborat in verbo, & doctrina, vel doctrina lategritatem non seruat, non sedet in Cathedra Ecclesiastica, ex Patrum sententia. Papa, qui neutrum prastat, Petri Cathedra desertà, excessus erigitur, & regnat in Cathedra pestilentia. Per successionem

T 2 igitur

igitur, & Cathedram, conftat, veteres non priuilegium alicuius loci, sed doctrina Apostolica integritatem in Ecclefia traditam, ab Episcopis conservatam, intelligi voluisse.

Ecclef.cap.8.

Redeamus iam ad illud infolubile argua lib. de notis mentum Bellarmini. a Hinc argumentums inquitille, infolubile fumitur, hoc modo : Ecclesia non potest esse fine Episcopis: Apud Lutberanos non funt Episopi: nam non babent ordinationem, & Successionem ab Apostolis. Ergo apud cos non est

Ecclefia.

Respondeo, satisett, ad demonstrandam Ecclesiam, ex Patrum iudicio & confensu, ve fuccessio sir in doctrina. Nam per illam successionem probant Patres, Ecclesiam vere Apostolicam dici, & este, quamuis localem successionem non possic oftendere. Quum igicut apud Ecclesias nostras sir doctrinæ consanguinitas, & conspiratio cum doctrina Apostolica, hoc sufficit ad demonstrandam Ecclesiam veram. Bellarminus producit etiam Brentii responsum. Respondet Brentius: Nos legitime vocati fumus à populo & Magistratu, &ab iis Episcopatum accepimus, & non nos intrusimus. At contra Bellar minus sic difputat: Hic non disputamus de electione Episcopi, quam scimus varie variis temporibus celebratam,&c. Cæterum quomodocunque fuerit electio, semper fuit necellaria ordinatio, quam non populus; sed seli Episcopi, & quidem tres vt minimum, regulariter conferebant.

í

1,

èś

m

VE

c-

10

1-

)-

m

S

1-

n

i-

15

1-% :-

Respondeo 1. Hoc argumentum non attingit Ecclesias nostras, & Episcopos nostros, qui canonice ordinantur. Nam ve de succesfione Episcoporum nostrorum pauca dicamus, facile probabimus, Episcopos nostros multo magis regularizer inflicuros, quam Romanos. Deluccellione Episcoporum nostræ Ecclesiz minil certum proferri potest ante Gregoritempora, qui huc Augustinum Monachum milit. Augustinus ille Monachus Româ profectus eft, ordinatus autem Episcopus eft, non a Gregorio, sed à Virgilio, Arelatensi Archiepiscopo, ad quem scripfit Gregorius. a Beda eriam reftatur, Augustinum a biftor lib. L hunc ab Arelatenti Archiepiscopo ordina- cap.27. tum fuiffe, & renersum in Britanniam , miliffe continuo Romam Laurérium Presbyterum, & Petrum Monachum, qui Gregorio referrent, gentem Anglorum fidem Christiaccepiffe, ac fe Episcopum factum fuiffe, Successio igitur Cantuarienfium Archiepiscoporum,ac proinde reliquorum omnium Episcoporum huius gentis, non erat ab Ecclesia Romana, sed ab Arelatensi. Erat Arelatensis Ecclesia mater omnigm Ecclefiarum Gallicarum, & Episcopus Arelatensis Primas omnium Episcoporum Galliæ, sieut ex pluribus Gregorii Epistolis constat, maxime Epistola 52, lib.4. indict.13. Arelati autem Trophymum Pauli discipulum, Christum docuisse narrant multi. Inter quos Perrus Cluniacenfis probat hoc testimonio Papa Zozimi. Cluniacensis verba . funt

Pet.Chumiac Epift. lib. 1. fol 15. Parif. 1522.

funt hac: a Numquid apad Arelatem quam nec du per Dei gratia vefter fordidus error infecit, Pauli Apostoli discipulus Tropbymus, de cuius fonce vi Papa Zozimus feribit, amnes Gallia Ecclefia fidei 71unlos acceperunt, semper in carupo, aut in foro pradicauit, baptiz auit orauit, & nunquam domum orationis vel ipie babuit, vel alios habere inftituit. Hac ille. Legimus eriain in tomis Conciliorum, Concilio Arelatenfi 2. cap. 18. haevetba: Ad Arelatenfis Episcopi arbitrium fynodum congregandam, ad quans vrbens, ex omnibus munds partibus, pracipue Gallisants , fub fands Martini tempore, legimus celebratum fuiffe Concilium, atque conuentum , fi qui commontul infirmitatis caufa defuerit, per sonam vice sua dirigat. Hactenus verba Concilii. In hoc Concilio, Reflicutus, Episcopus Londinensis, subteripfit inter Epilcopos. Vnde conftare porelt, etiam aute Archiepiscopi Cantuarienlis inflitutionem, quam antiqua, Hacada funt quam concois fueric animorum conspiratio, An Dom. 326. inter Arelarenles, & Britannos Epifcopos.

Noftræigitur Ecclesiæ, vt & omnes Gallicæ, successionem suam ab Arelatenti sumunt. Iam fi quis à præfenti Archiepitcopo Cantuarienfi, Georgio, Reuerendiffimo acvigilantissimo Eccleha Christi pastore, vique ad Virgilium illum, qui Augustinum ordinaverat, deinde a Virgilio, víque ad Trophymum, vel quemeunque alium virum Apoltolieum, qui primus Ecclesiam illam plantauerat, vniuerfam luccestionem, & lingulas propagines percurrat, non inveniet in tota hac successione

nostro-

no

Re

ve

liu

nis

cle

CO

fur

Po

re

ne

rol

Cil

au

pe

C

ât

ob

tri

N

ne

80

ce

tis

no

ci

CI

P

CC

P

nostrorum Episcoporum, vel fceminam, sicut Romana Ecclesia habuit Iohannem VIII. vel puerum, ficut erat Benedictus IX. vel alium quempiam, per quem formale successionis impedimentum fiat, ficurin Romana Ecclesia sapius fit. Ita de nostra successione ratio constat, que de Romanorum Episcoporum successione constare non potest. Mileri ergo Pontifica de lucceffrane, nescio quid, obitéerenobis audent, & in angulis contra vocationem Epileoporum nollromm, & presbyterorum fulurrant, caque tela in nos coniiciunt, que nec noftros ladunt, & retortain autoresiplos, offibusiplotum, & præcordiis penitus infixa harent. Quod vero Niceni Concilii canonem 4. iactant, de Epilcopo à tribus Episcopis ordinando, frustra nostris obiicitur Episcopis, qui semper canonice à tribus Episcopis, vt minimum ordinati funt. Nihil igitur contra nostros Episcopos ab Adnerfariis proferri potest.

Quod si obijciant, se non Ecclesias illas accusare, in quibus certa Episcoporum succellio conftat : fed in quibuldam reformatis Ecclesis non elle Epilcoporum successio-

nem.

uh

4

-

ů,

4

ec

n,

44

n-U,

15

Respondeo 2. Ve omittam de meo judicioaliquid dicere, certe non poffunt Pontificii Pontificios authores relicere. Solent ipli Pontificii locum Ambrolii frequenteradducere, quem ex Gratiano citant : a Episcopi & a Comment. Presbyteri vnameffe ordinatione, quia vterq; in 1. Tim. c. 3,

facerdos eft, sed Episcopum Primum esse. Habet igitur Episcopus ordinandi potestatem, quam non habet presbyrer, ordinationem aliam non haber. Itaque Bellarminus de hac re fic habet : Eifi Episcopus & Piesbyter diftinguuntur, tamen quantum ad facificium, idem omnino ministerium exhibent, proinde vnum ordinem, non duos faciune. Hec Bellarmin, lib.t. cap. 11. de Clericis. Quod ex communi Scholasticorum sententia desumptum videtur. Capreolus in & fent. dift. 2 .q. 1. concludit, Episcoparum non esse alium ordinem distinctum à sacerdorio. Quo loco inducit argumentum Aureoli, in quo acquielcit. Quia,inquit,omnis forma, que eft in actu, videtur, quod possir se communicare in eadem specie. Ergo quicunque sacerdos poteritordines celebrare. Ergo fi porellas illa non fit impedita, ficut eft de facto, & impedimentum remoueatur per hoc, quod fit Epifcopus, non datur ei noua potestas, sed tantummodo pristina potestas prius impedita expeditur, impedimento remoto. Et reductio illius potestatis ad vium, dicitur ampliatio potestaris. Hanc fententiam fequentur Cameracenf. in 4. fent. dift.44. Armacan.lib.ro.q. Arm. cap. 7. Contarenus libide Sacram.

Respondeo 3. Nouumhocesse, atque inauditum in Ecclessa, si quis dicat, Ecclessam omnino perisse, nullamque esse, si forte canon quispiam Ecclessasticus non seruetur. Ecclessa enim non est, nec vnquam fuir sine

Epi-

por

Co

Nic fias

ha i

Co

An

te /

fe c

no

Qu

lic,

ma

Ca

fia,

Ha

Q

pil

pra

int

co

no

pis

qu

Ha-

m,

acre

in-

m,

in-

læc.

cx

m-

.1.

drlu-

cit.

vi-

m

fit

m

n

ic-

us

C

l-

1-

n

e

Episcopis, veliis, qui locum supplent Episcoporum: fed Episcopi vere esse possunt, quamuis non fernerur Ecclefiasticus ille canon. Fatemur, antiquum effe canonem illum, in Concil Nicen can. 4. Sed ante Concilium Nicenum Episcopi constituti sunt, qui Ecclehas gubernabant. Neque vero ideireo Ecclefia nulla erat antea, quia hac res originem à Concilio Niceno traxit. Euagrius Episcopus Antiochiz ab antiquis habebatur, à Socra- a lib.s.c.rg. te a, ab Hieronymo be & tamen Theodo b in Catarerus c lcribit, eum Episcopum factum fuif- logo. fe contra hunc canonem: quia à Paulino folo, non adhibitis aliis Epilcopis, creatus crat. Quod fi Bellarminus de fententia cedere nolit, nifi Romani Pontificis autoritate reprimatur: en producimus Romani Episcopi sententiam. Nam Gregorius Primus Augustino Cantuarienfi fic feribit : d In Anglerum Eccle- d lib. 12. 2. fia, in qua tu folm adbuc Episcopus inueniris, ordina- pist 31. indiet. re Episcopum non alizer poces, nisi fine Episcopis. 7. & Bed lib. Hec Gregorius ad questionem Augustini. Quarebat enim Augustinus, vtrum debeat Epilcopus ordinari fine aliorum Epilcoporum prælentia, quum longinquitas itinetis magni interiaceret, vt Episcopi non facile possent conuenire: Relpondet Gregorius, Episcopos illos, qui primi ordinandi erant in Anglia, non potuisse aliter ordinari, nisi fine Episcopis. Probat igitur Gregorius, ordinationem fine tribus Episcopis legitime fieri posse. At quod hoc idem ad Apostolorum canones retert

a dift. 1. c.16.

fert Bellarminus, prorsus inancest, quum do illis apud Gratianum sic legamus: a Canones, squi dicuntur Apostolorum, nec sedes Apostolica recipit, nec sancie Patres illis affensum prabuerunt, pro eo, quod ab hereticis sub nomine Apostolorum compositi dignoscumur. Hacille. Atqui sine istis falsariorum sigmentis non postunt schutz

progredi.

Stimportunius in hoc nodo harcant Pontificii, apud qualdam resormatas Ecclesias non effe Episcopos Respondeo: Si non fine Episcopi, ex necessitate erat: quia Episcopi, qui Ecclesias Pontificias tenebant, ordinarenoluerunt; recedendum eratab Antichristo, & per consequens, à Romana illa Curia, que nune à l'estritis Romana Ecclesia dicitur. Illud enim nos per Dei gratiam facile probaturos speramus, non polle coscum. Ecclesia Catholica communicate, qui peromnia cum Romana ista Ecclesia communicant. Ergo necessicas erat recedendia Romana Curia, si cum Ecclesia Catholica communicare vellent. Er quia in quibusdam locis aliter fieri non poruit, presbyteris luis contenti erant. Minus enim malum videbatur, non habere Episcopos, quam veritatem, & Ecclesia Catholica communionem amittere.

Atqui hic viterius obiicient Pontificii rixatores, simplices presbyteros non posse ordinare, quia munus ordinandi, semper ad Epi-

scopos spectauit.

Sentio,

difp

rebu

tion

Duc

tefti

Das,

que

nise

riun

emi

plac

tem

nec

Hora

mici

qua

met

rapi

hab

puta

quai

tate

Ecc

mel

fent

imn

clefi

re, è

fuá

CON

ets.

72-

nt,

11771

flis

itæ

in-

ine

pi,

ri-

u-

di-

ci-

in

0-

Di-

a-

m-

m

ris

VI-

ta-

m

13-

lipi-

0,

Sentio, quam lubrico loco versetur hæo disputatio. Nam quam semotis personis, de rebus iptis disputamus, sunt, qui rapiunt orationem noltram, ad nefcio quorum hominum contumeliam. Sed confcientia bona testimonio frerus, inter Aduerfariorum minas, & amicorum querelas non impedior, à querenda veritate, quia inquifitionis huius fi-nis est veritas, regula charitas. Qui fe lædi fentiunt, quia forte ad opinionem pforum non omnia reuoco, intelligant non hominum placita, non partium ftudia, fed verita-tem quari. Non omnia, qui parcit, amicus; necomnis, qui verberat, inimicus est. Mehora funt vulnera amici, quam ofcula inimici. Melius est cum feneritate diligere, quam cum lenitate decipere. Itaque non metuam, ne viri boni in fuam contumeliam rapianthac, qua dicam, quum Dev M habeam conscientiz teftem, scopum difputationis huius elle veritatem, regulam, quam maxime tenere cupimus, effe charitatem.

Post sacrarum Scripturarum autoritatem, Ecclesia Catholica consensus tantum apud me semper valuit, vi quacunque ab hoc confensus confirmata videam, mihi sacrosancta & Immurabilia videam. At in eo habemus Ecclesia antiqua consensum, Episcopos ordinare, & Presbyteros ab Episcopis ordinarionem sua habere: Apostolos in hunc vium Ecclesias commissis Episcopis: Apostolos successores suos suos successores successore

suos statuisse Episcopos: ac proinde extraordinariam Apostolorum potestatem cum ipsis finem habuisse, nec in Ecclesia locum deinceps reperisse: ordinariam vero Apostolorum potestatem Episcopis commendaram fuisse, atque in illis permansisse : ex hoc fundamento Episcopos semper ordinasse nou fas, aut licitum fuille, ve inferior majorem ordinaret, quia nemo tribuit, quod non accepit: Presbyteros quidem polle facere, quæcung; faciunt Episcopi, excepta ordinatione: itaque presbyteros ordinare non potuille. Hacapud antiquam Ecclesiam magno consensu firma & fixa fuerunt.

Tit.cap. I.

Obiiciunt quidam Hieronymi sentétiam, eundem elle Presbyterum & Episcopum; Nos, vt Hieronymi sententiam examinemus, Comment, ad locum integrum subiiciemus. Idemest, inquit, Presbyter, qui Episcopus, & antequam Diaboli inftinctu ftudia in religione fierent, & diceretur in populu : Ego sum Pauli, ego autem Cepha, communi presbyterorum Concilio Ecclefia gubernabantur. Postquam vero vnusquisa, eos, ques baptizanerat, suos putaneratesse, non Christi, in toto orbe decletum est, vt vnus de presbyteris electus, fuperponeretur cateris, ad quem omnis Ecclefia cura pertineret, & schismatum femina tollerentur. Concludit tandem : Sicut erge presbyteri fciunt , fe ex Ecclefia consuerudine ei, qui fibi prapositus fuerit, effe subitctos, ita Episcopi nouerint, se magis consuctudine, quam dispositionis Dominica peritate presbyteris esse maiores, & in commune debere Ecclefiam regere. Hæc

Has han fuiff Dei OIIV tam. ter. inte ante fet d ptio

VIN nyn mus Cor ftoli der dice quo Cer pof flux eft, eun tion add

ftof

fus

fupi

fine

mn

traor-

aipfis

dein-

orum

uiffe,

men-

at li-

aret,

esby-

ciunt

sby-

anti-

& fi-

iam.

um:

nus,

wir,

i in-

1 po-

BURS

tur.

TAI,

cle-

ere-

ret,

dit

efic

bie-

ne,

effe

re.

æc

France Jung and contres to 1. Co.

Hze Hieronymus. Ex quo loco colligunt, hane Epilcopi dignitatem super presbyteros, fuisse in generali aliquo Concilio concessama. Deinde adiiciunt Augustini locum, quasti.ex viroque testam. q. 101. In Alexandria, & pertotam Egyptum, si desti Episcopus, consecrat presbyter. Ex iis verbis Hieronymi & Augustini tic interrogat vir quidam doctus: Quiscredat, si ante illud tempus vniuersali Concilio res suiffet definita, hac suisse Alexandrinos, & Ægyptios illo tempore suturos

Respondeo: Primum nego, hanc remex vniueriali aliquo Concilio definitam. Hieronymi verba hoc non probant. Dicit Hieronymus, decrerum toto orbe. Hoc non fuit ex Concilio generali, sed ex ordinarione Apostolica. Nam certum est, Hieronymum loqui deregelta, viuentibus Apostolis, quum iam diceretur, Ego fum Pauli, ego autem Cepha; quod certum est fuisse viventibus Apostolis. Certe Hieronymi verba viterius extendi non poffunt. Hoc igitur institutum ex Apostolis fluxit, exeorum viu & consucrudine. Verum eft, Presbyterum & Episcopum quondam eundem fuille in primis Ecclesiarum plantationibus, ve constat ex locis ab Hieronymo adductis. Sed postea (viuentibus adhuc Apostolis) quum Ecclesia perperuo duratura vsus postularet, ve vnus aliquis ex presbyteris supra reliquos constitueretur ad hac officia, fine quibus Ecclefia nec bene elle, nec effe omnino potuit: nempead schismata tollenda;

I. Tim.

10

Re

bre

effi

for

сга

na

fec

effi

ne

rea

me

ritt

80

pro

ho

ait

pre

pol

byt

íco

pol

CUR

nic

cer

per

tell

ten

run

adr

fias

rogent,

J. Tim. J. 4. Et ad ordinandos presbyteros, Tit. 1. Dico Episcopos ab Apostolis constitutos supra presbyteros ad hac officia. Hoc Apostolorum factum Hieronymus vocat consuetudinem Ecclesia, non autem Dominicam dispositionem. Nisi hacitaintelligantur, pec Hieronymus sibi ipse constate porest, nec superiora Scriptura loca componi possune.

At, inquiunt, nili hær res definita fuilfet post illa rempora, de quibus loquitur Augustinus, non est credibile, Alexandrinos ordinare voluisse sine Episcopis. Quibus verbis probare contendant, hoc institutum suisse penerali Concilio, & hoc Concilium suisse

post Augustini rempora.

Respondeo: Loquitur Augustinus de re; quæapud Alexandrinos in viu fuerat, vivente iam Augustino. (Si tamen liberille sit Augustini, quod ne Pontificii quidem censores agnoscunti) Sed ve demusfuisse. Loquitur de re, que in viu fuerat Augustino viuente. At Hieronymus Augustino antiquior, loquitur de antiqua Ecclefiz confuetudine, que multis ante iplum leculis durauerat. Etante Hieronymum Cyprianus & Irenzus testantur, Episcopos ab Apostolis institutos, & in Ecclesia regenda, esse Apostolorum successores. Videre, in quantas angustias viri docti se coniiciant? Nam fi hæc ces definita fuerat in Concilio generali post Augustini tempora, quomodo potuit esse antiqua Ecclesiz consuctudo ante Hieronymi tempora? Si interrteros,

officuloc A-

t con-

nicam r. nec

iet fu-

fuiffet

ugu-

ordierbis

Mein

fuille

e re,

ven-

fores

urde

At

utur

nul-

Hie-

tur,

Ec-

res

on-

t in

ora,

on-

er-

nt,

rogent, quare ergo Alexandrini hoc fecerint? Respondeo: Hac verba (fi defit Episcopiu, prefbreer confectat, ) non necessario intelligenda effe de ordinatione, quia frequenter etiam vfurpantur apud vereres in confecratione Sacramentali. Deinde, vt concedamus, de ordinatione dicta fuille: dicimus, Alexandrinos feciffe hoces necefficate quum Episcopusadesse non porerat. Nam melius est ordinare sine Episcopis, quam ve Eccleha omnino careat oresbyteris: Arque hanc fuiffe Augustini menrem, vt, quando Beclefiz vsus necessarium presbyterorum ministerium postulasset; & Episcopus adelle non porerat, crearentur presbyteri fine Episcopis: nunquam autem hoc fiebat extra hane necofficarem, Sicenim ait Augustinus, Si delir Episcopus, consecrat presbyter. Hie cette mos antiques excufare potest factum earum Ecclesiarum, qui presbyteros ex necessitate consecrarunt, vbi Episcopiadelle vel noluerunt, vel non potuerunt:

Si omnia Ecclesia secula sustremus ab Apostolicis remporibus, vsq; ad Patrum nostrorum memoriam, no alia ordinandi ratio inuenietur, niss per Episcopos. Quam igitur sacram
ceremoniam Ecclesia ab Apostolis accepit, &
per tot secula constanter coscruanit; quis potest resicere, qui Ecclesia Catholica auroritatem no resiciat? Neq; hacin cotumeliam aliarum Ecclesiarum accipi velim, sed porius in
admonitione. Quid enim magis decet Ecclesias Christi, qua charitas, & vaitas quia vna est
Ec-

Ecclesia omnes ad vnitatem contendere debemus; charitas autem est vnitaris vinculum. Itaque Episcoporum officium ex sacris literis, & Ecclesiz consensu, probatur esse huiusmodi. Ve Episcopi inferniant primo, ad ordinandos presbyteros: quod conflatex Tir.1, squæ quidem ordinatio, quamuis pratentibus aliis presbyteris fieri folebat, manus fuas vna etiam cum Episcopo imponentibue, ficur bec traditio optime declaratur Concil, Carhag. 4. cap 3. nunquam tamen fine Epilcopo facta elt in Ecclesia: quia potestas ipsa ordinandi in Episcopo fuisse semper intelligebatur. Simplex enim presbyter nunquam felebat ordinare. 2. Deinde inserniunt etiam in hoc ministerium Episcopi, ve hareles, & alienas omnes doctrinas autoritate lua atque industria extirpari curent, quod conflat ex 1. Tim. 1. 2. quo loco inber Apoltolus, vt Timotheus mansionem suam Ephelifigat, ve denuntiare possit quibusdam, ne alienam doctrinam doceant. Ad hac ministeria Episcopos in Ecclefia constituerunt Apostoli, sicut parrim ex Scripturis, partim ex Patrum consensu probatur. Quum igitur exfactis literis, & Ecclefia conleniu Episcoporum officium probetur, debent omnes Ecclesia reformata ad hanc Ecclefia vnitatem accedere, & fpes eft, acceffuras omnes, quum polito contentionis studio, & pertinaci obstinatione, veritas, & Ecclesiæ vnitas quæritur. Spes eft, inquam, quod ex necessitate pro tempore constitutum fue-

rai

ric

fue

Ec

fun

Ca

leg

din

ciu

que

bat

ma

teri

nec

Cat

eft

fuei

Ecc

nus

den

dan

Hoc

tur c

non |

SACT

date

tur:

Had

eand

cit i

rat, maturo confilio, & deliberatione, ex charirate, ad priftinam Ecclesia Catholicacon-

fuetadinem reducendum fore.

de-

m ris.

10-

ın-

uæ

liis

am

ra-

4· est

in

n-

li-

i-

0-

ia

3.

15 re

0-

-

X

P

z r,

d

Quod fi obstrepant Pontificii turbatores; arque ex nostra hac disputatione colligant, Ecclesiam non esse apud eos, apud quos non funt Episcopi. Respondeo: Ecclesia quidem Catholica confuetudinem effe, vt Episcopi legitime ordinent: led fi quis à presbytero ordinatus fuerit, ordinatio illa etiam vera eft, ex eiuldem Ecclefiz Catholicz iudicio. quod in Baptismo hareticorum Iudicare solebat Ecclesia; Baptismum male ab illis dari, maleabillisaccipi, quamdiuin harefi perfti-. terint; ipfum tamen Baptifmum verum elle; nec iterandum effe, quim ifti ad Ecclefiam Catholicam accesserint i idem indicandum est de ordinatione, etiamsi non legitime data fuerit veram tamen elle, nec iterandam in Ecclesia Catholica. Itaque quum Parmenianus Donarista docuiffer, Baptismum non quidem amittere, qui recedit ab Ecclesia, sed ius dandi amittere; fic Angultinus respondet: a a lib. i.contr. Hoc muleu modu fruftra dicieur, quia nulla oftendi- Epift. Parm. tur caufa, cur ille, qui ipfum Baptifmum amittere non potest , ius dandi amittere pofit. V truma enim Sacramentum est, & quadam confecratione homini datur ; illud quum baptizatur ; iftud, quum brdinatur : ideog, in Catholica verumg, non licet iteraris Hac Augustinus. Quo loco multa habetin eandem lententiam. Deinde hæc verba subileit i Sicut autem habent in Baptifme , quod per eos date

雏

0

Co

A

d

C

ic

dari polit, sic in ordinatione ius dandi. Virum q quia dem ad perniciem suam, quamdiu charitatem non habent vnitatis. Sed tamen aliudest, prorsus non habere, aliud perniciose habere, aliud salubriter habere. Hæc ille.

Iohannes Episcopus Rauennæ dubitabat, an reordinandi essent, qui ita ordinati suerant; ad eum Gregorius sic scribit: Illud'autem, quod dicitis, vt is, qui ordinatus est, iterum ordinetur, valde ridiculum est. Absit autem à fraternitate vestra, sic sapere. Sicut enim baptizatus semel, iterum baptizarinon debet, ita qui consecratus est semel, in eodem iterum ordine non debet consecrari.

Gregor.lib. z.indict. 10. Epift. 32.

Si vero Aduerfarii vlterius vrgeant, ex Augustini ergo sententia Ecclesias illas, que non habent ordinationem ab Episcopis, habere ordinationem, fed ad perniciem fuam: negamus hanc confequentiam: quia aliud eft, recedere ab Ecclesia Romana: aliud vero, recedereab Ecclesia Catholica. Recesseruntab ordinatione Ecclesia Romana ex necessitate; quia post publicata Tridentina decreta, non potuerunt cum Catholica communicare, nifi recessissent ab illo conciliabulo. Recefferunt igitur ex necessirate. Quum vero ad Ecclesia Carholica consuerudinem in hac re redierint, ficut in alis redierunt, facile inuenient Episcopos Catholicos, qui ex charitate supplebunt id, quod ex necessicate defuerat.

Illud vero nobis ridiculum videtur, quod illi

wi.

ION

64-

TE.

it,

e-

2

di-

4-

10-

e-

ri.

u-

n

re

a-

2-

-

6

1-

a,

-

d

C

Ali fuccetionem noftram, maxime sciliceracculare audeant, qui nec successionem, nec vero vocarionem fuam in Ecclefia DEk oftendere possuna Nam fi venerabiles Epi-Scopi & Presbyteri, quorum successionem ab Apostolis, & septuaginta discipulis Christi deuenientem agnoscimus, hoc nobis obieciffent, ferendum vidererun At quis lesuitas, de successione dispurantes rulerit? Iefuitæ funt, qui successionis impedimentum nofirs acertime obiiciunt : quos, fi Tertulliani verbis interrogemus; Quid agiris in meo, non mei ? Quid vobis cum Ecclesia DET? Quid possunt respondere? Cerre lesuitz nullam omnino vocationem habent in Ecclefia: Non funt à CHRISTO miffi, non ab Apoftolis inftituti, & camen audent fein Ecclefia CHRISTI operarios iastare, confessiones audire, Sacramenta administrare, imo & Paftores à Caristo inflitutos, officis muneribusque fuis extrudere, & in corum locum feiplos introducere. Quiad Ecclesizzdiscationem, & Ecclesiz ministerium à Christo instituti lunt, enumerantur ab As postolo, Apostoli, Prophetz, Euangelista, Par Ephes. 4.14. flores, doctores, quos deditad confummationem fan dorum, in opus ministerit, in adificationem Corporis Christi, donecoccurramus omnes in vnitatem fidei, & agnitionis Filit Dei. Hosigitur Ghriftus inflimitad Ecclefiz zdificationem, víq; ad confummationem fait. Corum, adeog; viq; ad fine mundi: quicung;

de

nic

OIL

Ec

eni

Re

CO

ful

rui

me

au

m

m

CO

cu

hy

cu

fal

de

E

CU

fr

m

fi

præter istos sesein Ecclesiæ ministerio intruferint, vocationem in Ecclesia nullam probare possunt. Ac proinde lesuitæ, omnesque reliqui regularium ordines, non dico successionem ab Apostolis, sed ne vocationem quidem

fuam demonstrare postunt.

Itaque Episcopos, & presbyteros, quamuis in nonnullis religionis capitibus à nobis diffentiant, tamen non folum ferendos, verum propter loci, quem occupant; dignitatem, & fuccessionem ab Apostolis, venerabiles aftimamus : de quibus spes est, ipsos propter eruditionem & iudicium, quo inter eos plurimi excellunt, præstigias Ieluiticas tandem aliquando perspectas atque exploratas abominaturos, veritatemque nobifcum amplexaturos. Maxime vero venerabilibus Episcopis, & clero Gallicano hanc mentis fanitatem exoptamus, & precibus à Deo Opt. Max. exoptamus, apud quos Concilii Tridentini decreta authoritarem obtinere nunquam potuerunt. Et profecto, qui inter cos eruditione & vitz fanctimonia præftant, facile perspiciunt, quo tendat lesuitarum furiosus in Ecclesia impetus: nempe non ad adificationem sed ad fidei destructionem, ad Ecclesia horrendam conturbationem, ad Regum perniciem, & Rerumpublicarum ruinam. Siin Galliis, Germania, Hilpania, Italia, eum Ecclefiz flatum videre liceret, qui ante fraterculorum exortos Ordines in iftis nationibus florere folebat, Ecclesiam omnino perditam non possemus deplo-

deplorare. Er quid est, quod Ecclesiis Britannicishanc, qua Dei misericordia & benignitate fruimur, felicitatem præstiterit, nisi quod omnes fraterculorum Ordines radicitus ex Ecclefia nostra extirpatos videamus? Fratres enim primi induxerunt nous illa dogmata, Reges non effe Reges Clericorum, nec Clericos Regibus fuis, fed Papærantummodo effe subditos. Fratres commenta illa excogitarunt, de accidentibus fine subiecto in Sacramento altaris, & quod nulla lubstantia panis aut vini remaneat post consecrationem ; primi obedienriam cæcom intulerunt ; primi mulcas pecuniarias in Ecclefia induxerunt, & ex iplis peccatis populi questo fibi fordidum confecerunt: & humilitate antiquorum conculcata, superbiam, auaritiam, simoniam, & hypocrifin in Ecclefiam intulerunt, bella procurarunt; primi articulum illum fidei, Credo fanctam Ecclefiam Catholicam , destruxerunt; dum profanos atque impios homines fancta Ecclefia membra effe docuerunt Christumg; cum Diabolo conjunxerent. Hzc, &cplura à fraterculis inuecta fuiffe, observat lohannes Wiclefus. Sed hac olim. lefuita vero noua monftra quotidieaddunt Patrum fuorum inuentionibus, quibus Ecclesiam & Regna diffipent. Ex noc venenato fonte doctrinailla profluit, de Regibus deponendis, interficiendis, de subdicis à fide suorum Principum reuocandis. Quod si venerabiles Episcopi aquis oculis prospicere nolint Ecclesia, & Regno-

itrua oba+

ereliolem

difum &

mi lii-

86

2

.

rum omnium ruinam, non possunt certe non videre, ad hum officium hoc pertinere, vt lefuitarum furores, quantum in fe eft, cohibeant, & prospiciant, ne quid Ecclesia detriméri capiat. Hæc multis antea seculis præuiderat Iohannes Wiclefus, & prædixerat euentura. Verba eius referam: a Olim Epifcopi noftri dicuntur pseudofratres, tanquam Diabolos odiniffe, &. in tempore Domini Armachani, dicuntur ipsum in. sumptibus contra bos pseudoordines defendisse, sed modo facti funt amici, Herodes & Pilatu , qui prine intra se faerant inimici. Duo igitur prognoffice in. hac parte. Primum, quum ifta confoderatio non fit fundata in Lege Domini noftri Lefu Chrifti, quod non ftabit, fed ceffabit ad damnum utriufg, partis, fine alterine, cum non fit bona focietas Christiani. cum Belial. Secundum est, quod vel oportet noftros. Episcopos, & Regni Proceres opiniones iftorum pfeudofratrum deferere in hac parte, vel quod cum illis, fint in herefi innoluti. Hacille. Atque haceftilla harelis decantata Wiclefi, quod Episcopis & presbyteris, contra fraterculorum nouicates adhæreret, & quod antiquam Ecclesia Romanæ doctinam, contraistorum figmenta propugnatet. Reddite nobis, Venerabiles. Episcopi, imo reddite Christo Ecclesiam, qualem inuenerunt Ordines ifti pseudofratrum, necamplius oprabimus. Eileire lesuitas, regularesque teliquos, quorum vocario nulla est in Ecclesia Christi: eiicite voa cum istis noua dogmata, & figmenta ab istis excogitata, ab, istis inuecta: quod profecto facieris sedulo, fi Christo

Ch veli tell elel uol

Cocce

& fun C

...

ROP

le-

bc-

něti

erat ura.

di-

de

in.

1146

in

fin

od

is,

ni

05

Ė

Christo vestram operam in Ecclesia probare vestitis. Hæc nisi vos præstiteritis, sieri non potest, quin eueniat, quod futurum prædixit Wielesus, ve vos vna cum illis in corum hæresi inuolnatis.

## CAPVT XII.

## De Erroris origine.

TActenus disputauimus de Ecclesia fan-Actitate, amplitudine, communione cum Capite, & inter fe, de ratione cognoscendi Ecclesiam certissima per regulam fidei, de successione & ordinatione. Nunc ad originem erroris aperiendam accedimus. Observandu igiturest, varios de Ecclesia errores apud Pontificios receptos elle, qui camen omnes ad duo capita reduci posse videtur, nempe ad Caput, & membra Ecclesia. De illis erroribus, qui sunt de membris Ecclesia, superius ca diximus, ex quibus constare potest, ante annum Christi millesimum, id est, ante Satanæ folutionem, inauditum fuisse in Ecclesia, membra Ecclesizesse homines non fanctos. Postannu millesimum communis sentéria Ecclesia Romanæ, Bellarmino reste, vsque ad Concilium Tridentinum, imo víq; ad ipsum Bellarminu, veritatem constanter retinuit, sicut superius demonstrauimus. At fratres, ad Papæ arbitrium, & Romanæ Curiæ placita doctrinam hancantiquam mutarunt, atq; ita mutarunt, vtalia iam significatio affingeretur huic verbo, Ecclesia, quam superioribus seculis

intelligi solebat. Tandem enim per Ecclesiam nihil aliud intelligi voluerunt corruptores isti, quam Papam, & Cardinales Roma, Itavt iam Ecclesia, que prius vbique sparfa fuerat, Roma tandem alligara videretur, & à cœtu fidelium, ad cœrum Cardinalium contracta. Sed hic fenfus est modernus, ficut monet Marsilius Parauinus. Sicenim de hac re scribit: a Apud modernos maxime importat boc nomen, Ecclesia. omnes Presbyteros, seu Episcopos, arg, Diaconos, qui ministrant, & prasunt in Metropolitana, feu principali omnium Ecclefiarum, quemadmodum hoc Ecclesia Romana prou dudum obtinuit, cuius ministri & prasidentes sunt Papa, & Cardinales ipfim, qui iam ex vfu quodam obtinuerunt dici Ecclesia. Hacille. Sed hacest moderna Ecclefix fignificatio, neque Scripturis, neque Patribus probata.

Hacmutatio fignificationis antiqua occafio fuit omnium errorum, qui pollea dormientibus hominibus, tanquam zizania, ab inimico homine introducta fuerunt: quæ zizania hodie pro Romano tritico ventilantur. Conftat igitur, Ecclesiam mutatam esse apud Pontificios ab ea, quæ fuerat. Originem huius mutationis notamus post annum millesimum inchoaram à fraterculis, que tamen mutatio, confirmationem fuam autoritatemque nuper obtinuit. Adeoque omnia iam mutata constant, quæ Ecclesiam constituunt, Caput, membra, regula, vt & ipía denique vis & fignificatio nominis mutetur: qua quidem in re

a defenf.pa-\$11, part. 2 c.2.

infi-

infig

mus. deli

inge

grau torit

non clesi

enda

ficio

lica inif

mus tho

Qui

retti

tate Cat

tun clef

yer

tur,

tius

fus,

lis

piff

qui

no

ma

in

qu

am

res

Vt

at,

tų

ict

ri-

10-

19

11-

d-

ci

c-

infignem Pontificiorum fraudem observamus. Nam ye facilius imperitis imponant Ecclesia nomen, Ecclesia authoritatem vbique ingeminant, nos vero apud vulgus hocodio grauare volunt, quali Ecclesia Catholica autoritas apud nos minus valeret. At qualtio non est de Ecclesia autoritate, sed de ipsa Ecclesia, quanam sir, vbi quarenda, vbi inuenienda? Dicimus igitur, Ecclesiam apud Pontificios omnino mutaram effe. Ecclefia Catholica vna est, non muratur. Arque hoc est, quod in iftis prauaricatoribus maxime reprehendimus, quod intelligere nolune, Eccle fiam Catholicam à fide Catholica separari non posse: Qui fidem & veritatem deserunt, Ecclesiam se retinere putant : plane frustra, & fine autoritate, fine promissione, fine ratione. De fide Catholica non sunt solliciti, de Ecclesia multum fibiapplaudunt. Confingunt se esse Ecclesiam, deinde seiplos sensumque suum, imo vero vniuersam Ecclesiam, sientistiarbitrantur, ita Romano Pontifici subiiciunt, vel potius proftituunt, vt is fir os, & Caput, & fponfus, & Rector, & Rex, & Monarcha vniuerfalis Ecclesia: hocin Ecclesia Christi longe turpissimum est, veteribus prorsus inauditum. Et quia hæc est Ecclesia illa, quam proponunt nobis multiplici sophismatum fraude deformatam: hanc Ecclesiam mutatam in Capite, in membris, in Regula, in fignificatione, antiquis incognitam; nos merito reiicimus. Mutam enim, & fophisticam, Ecclesiam, scimus non

non effe Christi Ecclesiam, quæ vna est in patribus, filiisque, in præcedentibus, præfentibus, & futuris. Quæ vero tam diuerfa eft ab antiqua, non est vna, ac proinde nec Ecclesia.

Post annum igitur millesimum deformari cœperat Ecclesia in membris per fraterculos, deinde deformari in fignificatione, adeoque mutari in aliud; quam quod prius fuerat: maxime vero deformari in Capite. Errori de Capite primus, quod lciam, Aquinas ingenium fuum accommodauit, quum nous quadam de Ecclesiæ Capite innexerit. Inde grassare cœpit hicerror in Ecclefia Romana: quia de Ecclesia Capite antiqua traditio innouata est, & penitus immutata. Antiqui Patres vnum Christum Ecclesiæ Caput agnoscunt, idque ex Apostoli verbis: Ipsum dedit Caput super vmnem Ecclesiam, que est corpus ipsius. Aquinas autem à Scripturis Patribusque secessit. Sic ea 3.9 8. ar.6. nim fcribit: a Papa est totim Ecclefia Caput. Atque alio item loco: b Summus Pontifex ge-

Ephef.1.22.

b 1.2. q.88. grt.6.

rit plenarie vicem Christi in tota Ecolefia. Quamuis ergo Bonifacius III. pluribus ante Aquinatem feculis, hunc titulum fibi fuisq; fuccessoribus arripuerat, vt Oicumenicus diceretur, fine vniuerfalis Episcopus, qui tamen proxime Bonifacium secuti sunt tra-Etatores, offenfi, vt videtur tam superbo, & blasphemo titulo, & grauissimo Gregorii iudicio, (vt credi par est) permoti, nusquam Romano Pontifici hunc titulum concedunt.

Furtim

Fur

tiam

mo

Ecc

effe

Calu

vel 1

enii mic

licu

hot eft

fia,

mu

van nis

bui

fan

uo

me

ra

no

ex

de

OL Lea

me San

PO.

lu

n palentieft ab Ecmari ulos. oque ma-Caium dam fare a de eft, mun que 7 9ceput. gebus fibi niqui ra-82 u-

m

nt. m

Furtim tamen, & surreptitiis artibus patientiam Ecclesia tentauit Rom. Pontifex, vt primo sibi titulum oicumenici, deinde Capitis Ecclesia arriperet. Nobis mirandum videtur, esse aliquos homines in Ecclesia doctos, qui salua conscientia titulos istos vel defendere, vel Rom. Pontifici concedere possit. Neque enim, inquit Apoltolus, libiipli quilquam lu- Hot. 5.4 mit hunc honorem, sed qui vocatur à Deo, licut & Aaron. At Rom. Pontifices hunc libi honorem sumpserunt, non à Deo vocati, testis est orbis terrarum, restis historia, testis Ecclesia, testis Romanus Pontifex Gregorius Prie mus, hostitulos effe profanos, vanos, nomina vanitatis, vocabula peruerfa, vocabula elationis, nomen scelestum, superstitiosum, superbum, appellationem nefandi nominis, profani nominis superbiam, appellationem fripoli nominis, vanitarem sulti nominis, nomen pompaticum. Hæc est Gregoriicensura de titulo vniuersalis Episcopi, quum iam nomen illud Capitis Ecclesia nondum erat excogitatum, Romano Pontifici nondum delatum. Præuidebat tamen vir sanctus, ex oicumenici titulo, alterum necessario sequi. Itaque lic feribit : a Sub vno Capite omnes a lib.4.ing membra funt Ecclefia, fancti ante Legem, fub Lege, dict.13. Epia Sancti sub gratia : & nemo se vnquam vniuersalem stol. 38. vocari voluit. Quibus verbis verumque titulum æque damnat Gregorius. Ratio Gregorii obseruanda est: quia Episcopus, quicunque fil, membrum eft Ecclesiæ Catholica; nemo

a ibid. Epift.36.

b in Cant.

c in Cant.

d Epift ad

Imperat.

e cap 4.

O Capius.

ue ecclesiaft.

h in 2 cap.

i in Epist ad

Ephel cap.5.

lib.s. Reg.

Constantinop.

nemo autem potest esse & membrum, & Caput Ecclesiæ Catholicæ. Itaque Gregorius sie scribit: a Vniuersa sibi tentat asscribere, & omnia, quæsoli vni Capiti cohærent, videlicet Christo, per elationem pomparici sermonis,eiusdem Christi sibistudet membra subiicere. Hæc Gregorius. Quibus verbis friuolum illud effugium de Capite ministeriali penitus disperdit. Nam si quis opponat, Romanum Pontificem effe Vicarium Christi, & Caput ministeriale : Responder Gregorius, soli vni Capititribuendum effe hune honorem, non ergo Vicario : esse solum vnum Caput Ecclefiæ Catholicæ, non igitur locum esse Capiti ministeriali in Ecclesia vninersa; neminem debere membra sibi eiusdem Christi subiicere: neminemigitur effe Vicarium Christi, aut Caput ministeriale in Ecclesia vniuersa,

Itaque qui Gregorium sequuti sunt ante Aquinatem Scriptores Eccleffastici, quum ex industria de Ecclesie Capite disputent, vnumque Christum vnius Eccletiz Caput effe confirment, non est dubium, quin Romani Pontificis profanam arrogantiam irriferint, quandoquidem nusquam ei concedunt hunc hof in Gen. c.2. norem, quem iple fibitam infano ftudio quafiuerat. Chriftum Ecclefiz Caput vnicum, g lib. 10. c.9. constanter docent post Gregorii Primi, & Bonifacii Tertii tempora, Cassiodorus b, Iustus Orgelitanus 6, Leo II. 4 Toletan. Concilium VIII. & Beda f, Alcuinus g, Angelolohan. cap 13. mus h, Theophylactus i, Smaragdus k

Bernar natem planet optime Christi definit Rolo Quisa

pus Pa Po pæau laftice factu mod ftare Scho pael cent tion mai cen effe ten fen lio cel be di in pi

P

Magdalen.

Bernardus a. Denique quicunq; ante Aqui- a in Cant. natem de Capite Ecclesiæ disputarunt, idem ferm.68. 6 in plane tradunt. In coque cum antiqua Ecclefia feft. B. Marie optime istis conuenit, Ecclesiam esse corpus /apius. Chrift. Nec breuius aut lucidius le Ecclesiam definire posse existimant, quam sicum Apostolo Ecclesiam dicant esse corpus Christi. Quisautem vinquam Ecclesiam dixitesse cor-

pus Papæ?

Car is fie

. &

deli-

mobii-

lum

itus

um put

vni

non de-

piti

em

ce-

aut

ite

ex

n-

n-

n-

n-

0-

2-

n,

)-

15 i-

-

Postquam Thoma Aquinatis ingenio Papæautoritas magis inualuillet, tandem Scholasticorum insequentium improba industria factum est, adiquantibus Canonistis; ve nec modus, neclimites immoderatam istam potestarem coërcere possent. Atque hinc est illa Scholasticorum nonnullorum sententia, Papa est Ecclelia virtualiter: quod profecto à recentioribus istis lesuitis non minore contentione proponitur. Quum enim docent, Romanum Pontificem esse os Ecclesia, Pontificem etiam malum,effe Caput verum, nullam esse Ecclesia, aut generalis Concilii autoritatem fine Romani Pontificis conlen lu, Papa fententiam, vel cum Concilio, vel fine Concilio, certissimam esse, nec posse ertare, Pontificem à nullo mortalinm iudicari vel puniri debere, aut posse, Episcoposomnes à Papaiurisdictionem accipere; Quid aliud agunt tam importuna contentione, quam vt lefe plane prodant, quum Ecclesianomen pratendunt, Papævnius autoritatem extollere, atque hoc fibi intus canere; Papam effe Ecclefiam vir-

tua-

tualiter. Quicquid de Ecclesia inctant, illud maner apud eos fixum, & certum, vnum Papam effe Ecclefiam illam, pro qua digladiantur. Itaque nonnulli eorum aperte hociplum profitentur. Sicenim (cribit Gregorius de Valentia: a Nomine Ecclesizintelligimuseius 10m 3.pag 24. Caput, id eft, Romanum Pontificem,

à în Thom. Venet.

Hocest igitur diligenter observandum; & nobis vero iterum arque iterum monendum; Tridentinos, quum de Ecclesia disputant, longe aliud intelligere per Ecclesiæ nomen; quam quod à Scripturis Patribusque traditum fir : proinde omnia confundunt. Nam priusquam de Ecclesse autoritate quicquam pronuntiant, oportuit de definitione conuenire : qued quia non faciunt, nunquam ad idem disputant, led sophismatis complent omnia : & quod est hominum indoctissimotum maxime proprium, vt confuse & caligihole ea tractent, quæ diftinctionibus fplendere debuerant, que autem limpliciter, & fine fuco tradenda funt; ea diftinctionibus infenfatis obruant; in eo ita accurate laborant lefuitæ nostri, ve his ipsis artibus; quæ homines indoctos maxime produnt, isti doctiffimorum virorum famam nomenque vementur.

Non putamus quenquam reperin polle hominem dochum, & pium, qui credar vera effe, que feribunt lefuite de Romane Ecclefiæ Capite, Ecclefiæ fponfo, Ecclefiædomino, & monarcha. Nam quod hanc scilicet autori-

tatem

tatem

leant

bunt. fum S

confi

noru

prim

fcrip

fuiff prol

tem

DEE : liffe

bus

anti

non

gun

den nis

fam

duc

ces sa

TOT

ris

Ec

gen

de

cu

fici

pri

qu

illud m Paipium le Vaiseins

dum; dum; tanr; then; radi-Nam mam nuen ad ntoigilen-

ine enlenitifre-

Te ra e-

i.

tatem in vniuerfam Ecclesiam ostendere soleant è Scripturis quibusdam: qui hæc sctibunt, intelligunt, fele hoc mouere contra fenfum Scripturarum, & antiquitaris vnanimem confensum. Intelligunt arte confictas Romanorum Pontificum Epistolas decretales, qua primum autoritatem Romani Pontificis ex iis scripturis probandam susceperunt, nullam fuiffe antiquitatis vocem in eam sententiam prolatam : Intelligent, Romanos Pontifices tempore S. Augustini, quain autoritatem super alias Ecclefias affectauerant, non protuliffe Scripturas, quales è confictis decretalibus hodie proferunt lefuitæ; fed quia nihil ex antiquitate producere potuerunt, ideirco canonem Niceni Concilii confinxisse: Intelligunt, hanc Romanorum Pontificum impudentiam ab Augustino, pluribusque Africanis Conciliis conuictam, reiectam, & repreffam fuiffe. Num quis vero animum fuum inducere poterit, vt credat, Romanos Pontifices Niceni Concilii canonem à seipsis con-Scum proferre voluiffe, fi tum temporis autoritatem hanc Romani Pontificis è Scripturis probari potuisse purassent? Et quis est de Ecclesiziudicio, Parrumq; antiquorum diligentia tam abiecte sentiens, vt existimet tandem post mille annos, quum iam renebræ occuparent Ecclesiamautoritatem Rom. Pontificis in Scripturis primum inuentam, quam prioribus & purioribus feculis Ecclesia antiqua, Patresque omnes ignorauerant. Non poteft

potest igitur fieri, vt hæc à lesuitis serio scribantur. Malam causam malo animo agunt; ambitione occecati, quemadmodum de huiusmodi fraterculis grauiter iudicat Æneas

iama Papa

pote

deba

fuser

bus.

mille

tem

Epil

dem

tinu

tifici te D

non

plen

leru

tific

nes

cun

iudi

not

fatz

qui

tati du

mu

rat Ca

na

ftis Bafil. Concil.

b ibid.

a lib. z. dege- Syluius. Cuius verba funt hac: a Sunt aliquis fine anidi gloria; fine quod adulando pramia expe-Ctent, qui peregrinas qua fdam fententias, & omnino nouas pradicare doctrinas coeperunt; ipfuma fummum Pontificem ex surifdictione facri Concilii demere non verentur : excacauit eos ambitio, Hacille. De eadem erlam hominum fæce sie seribit: b Nec confiderant miferi, quia que praditant tantopere verba; aut ipforum fummorum Pontificum funt, fuas fimbrias extendentium, aut edrum, qui eis adulabantur. Hæc igitut Romani Capitis autoritas in Eccleliam, quam non à Deo delatam, fibi sumpsit Romanus Pontifex, antiquos Ecclesia Patres latuit.

c lib.z.de confid.cap. 8:

Ante Aquinatem Bernardus nimium magnifice de Romano Pontifice locutus videtur, quem vocat c Principem Episcoporum, haredem Apostolorum, Patriarchatu Abraham, Primatu Abel, Ordine Melchifedech, dignitate Adron; autoritate Mofen, indicatu Samuelem, pôtestate Petrum, vnetione Christum. Hze quidem magnifica funt, & maiora; quam ante illum apud quenquam alium reperiuntur : quædam etlamimpia, quamuis forte non impie dicta-Nam fi in commodum interpretem incidetint, videri possunt à Bernardo posita tantum ad oftendendum spiritualem primatum, non temporalem. Nam Bernardus (vr multi etiam

fam alii viri boni) noluit pertinaci studio cum Papa licigare de spirituali potestare, quia hanc potestatem Papa fibi iam tum conciliasse videbatur. Affectauerat eam antea, sed depulfuserat ab hacaffectatione, ab antiquis Patribus, Episcopis, Conciliis. Sed post annum millesimum; soluro tandem Sarana, potestatem banc spiritualem , quam vocant, super Episcopos Occidentis fapias affectatam, tana dem aliquando, tanquam victor euadens obtinuit: verum nullo alio jure, quam per Pontificios canones. Illud enim eodem loco diferte norat Bernardus; his verbis: a Iuxta ca- a Bernard. nones tuos, alii in partem foll citudinis, tu in ibid. plénitudinem porefratis vocatus es. Recte obleruar Bernardus, hanc nouam Romani Pontificis potestatem, habitam secundum canones iplius, non fecundum Scripturas, nec fecundum decreta Ecclefiz Catholicz, non ex iudicio Patrum ; led tantum ; inquit, iuxta canones tuos.

Incidit Bernardus, ficut fupra admonui,in fatalia illa tempora, post annum millesimum, quum iam Papa potellatem illam diu qualitam, in Episcopos obtinuerat. Itaque Bernatdus poteltatem hanc spiritualem, quam à tam multis concellam, viderat, iple quoque tolerauit: quid enim facere poruit? Sed tamen de Capite & membris Ecclefiæ fanam doctrinam retinuit. Nunquam Papam vocat Ecclefie vniuerfalis Caput, nec reprobos Ecclefie membra.

Ceri-

unt,

hu-

neas iqui

expe-

nino

Cum-

y de-

cil-

fcri-

adi-

teo-

ani

in à nti-

na-

de-

be-

Pri-

on;

Pe-

ifi-

ud

et-

ta.

le-

m

on

etm

Quæigitur è Bernardo observamus, oftendunt nobis, quibus gradibus ascenderu Papa ad hanc fublimitatem, & per confequent, quibus gradibus in praceps deiecta fir Ecclefia per Papæ fastum, ad hanc miseriam. Primus gradus erat potellas super Episcopos, quam Cypriani & Augustini leculo affectatam, non potuit obtinere; Bernardi grate obtinuerat: Secundus gradus eft, vt haberetut Caput Ecclesiz vniueriz; que potestas I home Aqui-natis ingenio questra arque au Ca videbarur; Ex iftis Papa alcendere, Ecclefia vero ruere

cœpit.

Si Thoma Aquinatis doctrinam de Ecclefix Capite, cum Bonifacii III. facinore contulerimus, artes quedam Ecclese Romane in Servanda Nam doctrine immutatio in Ecclesiam Romanam sero muecta viderur, discipli. na vero corruptela longia spracestiste. Postquam enim de facto Eccletia Romana, Caput punium Eccleharum, & Episcopus Roma-nus vniuerfalis à Phoca declaratus est disciplina Ecclelia Romana statim mutata, ab ea, quam Gregorius, magna integritaris laude retinuerat, deflexit, & collapla penitus corruit. At vero doctrina de Ecclefie Capitenon flatim cum disciplina depravacione, sed longo post tempore corrumpi coeperati Sicut es nim quæ virgo quondam inligni pudicitiæ laude florucrat, non statim à virginitatisamore in impudentiam prorumpere folet, led paufion geni cim deir

libi hui lati in 4

Aq do rur ten-

non Tata

Ec-

jaicur:

Ere

cle

in n

ble-

olî. A-

alt 72.

li

:4,

de

r

m

2 3

d

paulatim ad mala affuescere, deinde præcipitariper flagitia : he Rom. Ecclefia quondam irgo morituræ virginitatis ligna quædam in diciplina immutati delerat, postervero pras ripiti fucore adulterari corpie ltaqi postquam Anno Christi e o 6. a Bonifacio 111 subuersa est Ecclesia Rom disciplina tandemaliquando post aliquot secula reperti funt, qui hoc Pontificis factu ( quod Gregorius vocat pro-fanum, superbum impium, flagiciosom) tanquam legimmum defenderent. Ita doctrina hat noua de Capite Leclelia, ad facti defen-fionem excepitata, ab Aquinacis quidem ingenie, led a Rom Pomineum mandaro, arque preferipio prodiffe viderar, et certe frequen-ter virtata est hecars, occelebrata. Nam & decima prius de facto ab Ecclesis forrepta funt, deinde factom hoe à Theologorum jogenis. velut, ex Pontificum proferipto de fenlicatum eft. Itaque nihil nouum faciont leluite, quum fententias nouas, Infolentes, insuditas, ex Pontificum preferipto Ecclesia obtinidunt

Quanquam autem videatur Aquinasea et pratoripto docuiffe, ficut alios triam fecific comperimus: ne tamen omnis Pontificum libidini reliquisse videretur, limites quosdam huic porestati adhibuit. a Potessa inquit, Prara 2.1.4.88. intespiritualis, qui non est domniur, sid uspunsator, art. 12.442. in adasseanem data est, és non indestructionem. Aquinas ergo Papam Caput esse docuit, non dominans, led dispensans, & ministrans. Vertum isti limites ad Papa dominatum co-

2 hi

Roma

fia co

diens

dum

mine

vince

Cath

Fides Stoin

bet T

mani

Eccle

musi

Perfo

re at

quali

fione

di;

cam

tem

10, 4

cipit

tem

mel

rint

rital

8c n

den

hibendum inutiles fuerunt. Ita limitata quodammodo erat Aquinatis sententia. Icsuitæ vero huic potestati, nec modum, nec metas re-

rum, nectempora ponunt.

Sequitur, ad demonstrandam Ecclesia Pontificia antiquitatem, vt oftendamus, recentia ifta, & nuperrime nata lefuitarum figmenta : Papam effe fupra Ecclefiam; mullam effe Ecclefia autoritatem fine Papa confenfu : Papam errare non poffe : Papam à nemine indicandum : Episcopos emnes à Papa iurisdictionem accipere. Et quia Ecclesia Pontificia hodierna, in iftis figmentis vniuerfa confiftit, Ecclefia hac Pontificia, ex istis dogmatibus publice receptis, antiquitatem luam, arque originem demon-Arabit. Fuerunt hae figmenta primo inter priuatas opiniones lachara; priuatas opiniones dico, non antiquorum Patrum, fed eorum, quos Iohannes Gerson, Eneas Syluius, & alii viri docti, vocare folent Pontificum adulatores. Nam fraterculi quidam, & Canonista, corra Ecclesiam Romanam, hanc Pontificis potestatem mendaciis & adulationibus introductam, per ambitionem & impuden? tiam extulerunt. Ita vt que prinate nuperfraterculorum & Canonistarum opiniones fuerunt, tandem Eccleliz dogmata publice recepta habebantur, sed non ante Concilii Tridentini tempora.

Atque ve facilius Ecclesia Pontificia mutatio intelligatur, hoc loco observabimus difunctionem illam inter Ecclesiam & Curiam

Roma-

Romanam, de qua sapius monuimus. Ecclefia consistit ex personis fidem Catholicam profitentibus, Fides Catholica à Christo prodiens, illuminat Ecclesiam, ficut hunc mundum lumen Solis. Necenim mundus fine lumine agere, nec lumen fine Sole effe poteft: venec Ecclesia fine fide Catholica, nec fides Catholica fine luo Sole Chrifto elle potest. Fides igitur Catholica transmissa est à Christo in Ecclesiam per comites ipsius, sicut habet Tertullianus. Mutatio ergo fidei probat manifestam mutationem Ecclesia. Fidem in Ecclesia Pontificia mutatam, supra probauimusin regula fidei mutara, Hocloco quarimus de personis, hanc fidem profitentibus. Personz funt homines, qui vel ex suo munere arque officio tradunt fidem Catholicam, quales sunt Episcopi & Pastores, qui succesfionem habentab Apollolis, & ius pradicandi; vel qui suscipiunt doctrinam Catholicam, ficut populus credentium. Mutatio autem fidei non est multum metuenda à populo, quia populus non tradir, sed tantum sufcipit fidem. Verum à peruerfis doctoribus mutatioomnis metuendaest. Quoniamautem populus perrinacius inharetiis, qualemel penitus fulceperit, fiue vera, fiue falla fuerint: idcirco paftoribus & doctoribus maior incumbit cura, vt fumma cum fide ac fynceritate non fuas opiniones, sed Christi fidem & mandata tradant, Fides ergo Christi tradenda est, non hominum placita. Neque vero

uouitæ sre-

eliz ren fi-

Epi-Et

onotis,

oniter

us,

12-10-0n-

ous en.

raie-

ce-

lim

a-

vero tradenda est passim ab omnibus fine discrimine: Deus enim non est author consusionis, sed ordinis; sed ab iis tradenda, qui legitimam habent vocationem ad munus pradicandi, & successionem ab Apostolis. Eccessia igitur mutata probabitur, si vel sides Catholica à Christo excepta non wadstur, vel si tradatur ab iis, qui non habent ius pradicandi.

Quod si fides hainsmodi proponatur, que necà Christo transmissa est, nectradiza ab is, qui ius habent prædicandi, sieut sunt illi, qui ad prædicandi munus sele in Ecclesia obtradunt, quam legitimam vocationem non habeant, nec successionem ab Apostolis; num quis existimare poterit, talem Ecclesiam este Ecclesiam Christi, in qua hitiusmodi confusio regnat?

Talisautem est Ecclesia bodierna Pontificia, in qua nec sides Catholica traditur, net qui tradunt, ius habent pradicandi, aut successionem ab Apostolis. Nam qui sidem banc, quam nune Pontificiam dicimus, primo pradicarunt, frateicusi erant, qui non sidem Catholicam, sed sua commenta tradiderunt, qui que in Ecclesia nullam babent legitimam vocationem, non sus pradicandi, non successionem ab Apostolis.

Qui Ecclesiz formam accuratins contemplantur, ab Anno Christi millesimo dicentesimo, videbunt duas veluti facies hujus Occidentalis Ecclesiz; Vnam antiquiz Eccle-

(ix

fix p

Alte

& C

null

canu

turp

gnat

nca

foliu

con

mic

fim

log

Can

de

ne

ma

ab

Irac Irac que gio

131

ba

80

fia

P

in

fiz perdurantisin successione Apostolorum; Alteram, nouz exorientis, in fraterculorum & Canoniffarum nouis institutionibus, qui nullam habent vocationem, nec ius prædicandi, nec fuccessionem, sed subito videntur post tempus solutionis Satanzeterra prognati, velè puteo abylli exorti, line fuccellioneab Apoltolis, line authoritate ab Ecclefia, folius Romani Pontificis arbitrio inflituti &

confirmati.

lio li-te militarion

n-

e-

iç.

Hacautem ades, quamuis in Ecclefia gremio exoriens, non Erelelia, fed, ficut doctiffimus vir Iohannes Feildins nofter, S. Theologiz Doctor, quem honoris & dignitaris canfa nomino, observanit; Romanæ Ecclesiz factio cantummodo habenda cft, fine Romana Curia. Interea Ecclefia Romana vixit, durauitque, donec paulatim ab hac factione, fine Romana Curia superata, ac randem velut absorpta videretur. Itaque plurimos videmus viros doctos, pios-que, nonnunquam eriam Principes religiolos, quoties le 1 Romani Pontificis 1yrannide oppressos sentiebant, vel meruebant, prouocasse à Romano Pontifice, & Romana hac Curia , ad Romanam Ecclefiam.

Legimus in scriptis Guilielmi Occham, Michaelem Cezenam, quem Johannes Pa pa XXII. Anno Christi millefimo trecente motr ge fimo octano depolnit, appellatle ab iniusta l'apa tyrannide, & a Romana Cuera,

X. 4

306

tatoria geftorum fratris Michaelis Ce. zena. Inter o. pera Guiliel. mi Occham.

ad Ecclesiam Romanam : quo loco de Roy mana Curia grauissime conqueritur Cezea Litera reci. nas. Verba Appellationis hæc funct a Habito prius magno & maturo confilio ab ipfo Domino lobanns, & dicta eim affertione, & arreftatione infra tempus legitimum, meo nomine, & fratrum, mihi adherentium, & adherere volengium, iam dicti Ordinis , fecundum qued tradunt canonica fanctiones, ad fanttam Romanam Ecclefiam Catholicam & Apostolicam appello. Hacille. Testaturidem Cezena, hæc leegiste consensu & approbatione Magistrorum & Baccalanreorum in facra pagina de Parifiis, & de Anglia. Senfum igitur, &ciudicium Ecclefia huins feculi observamus fuisse huiusmodi, vt iudicarent, Papam non effe Caput Ecclefiz, non fuille super Ecclesiam : Ecclesiam Catholicam poruisse consistere sine regimine Papæ Romani. Nam qui à Romane Pontifice ad Ecclesiam Catholicam appellant, Ecclesiam probant fine Romano Pontifice confiftere potuise; Papam cum sua Curia reictiont, vt Ecclesia Romana Catholica iudicio abiniuria Pontificis vindicarentur. Quid nos amplius dicimus, aut docemus? Teffatur Cezenas, hanc Appellationem à Romano Pontifice, fuille secundum canonicas sanctiones. Canones igitur Ecclefiz illo feculo huiufmodi Appellationem probabant. Sed Romanus Pontifex per tyrannidem antiquis & aquiffimis Ecclefiz canonibus velut antiquatis, suas decretales Epistolas pro canonibus, quanquam

quam colau clefia

cam, Grat ment icctu dem peral ne 2 uit a Catl cleri jurt hab tata ren clesi telt ta, Ro Suc ior rial qua po qu exc fic

quam relistentibus Episcopis, ve testis est Nicolaus Papa, distin. 19.cap. si Romanorum. Ec-

clefia obtrufit.

ze-Ha-

mı-

one

ım, am

ice

4-6-8

0ia.

n

æ

da

Natrateriam Crantzius, Iohannem Semecam, autorem gloffe ordinarie, in decrerum Gratiani iniuste excommunicatum à Clemente Papa I V. & ab officio ac munere deiccum, appellaffe à Papa ad Concilium. Eodemque modo Ludouicus Bauarus Imperaror iniuste excommunicatus à Iohanne XXII. ab eius iniulta fenteuria appellauit ad generale Concilium, & ad fanctam Catholicam Ecclefiam ; ficut narrat a Nau- a generat. 45. clerus. Philippus etiam Rex Franciz, abin- Ann 1338. iuria Bonifacti VIII. ficut idem & author b Naucler. haber, appellauit ad Concilium. Ita rem vii-giner. 44. tatam videmus, vt oppressi à Papa, appellarent a lententia Papa ad Concilium, & Beclesiam Romanam. Quod certe fieri non potelt, mili Ecclefia à Romano Pontifice le parata, authoritatem intelligatur habere in plum Romanum Pontificem. Ex qua quidem consuctudine Ecclesiæ constat, aliam apud maiores nostros habitam fuisse Romanam Curiam, cum suo Capite, Romano Pontifice. que fine hoc Capite non effe, non consistere poruir : aliam vero Romanam Ecclesiams quæ authoritatem in Romanum Pontificem exercere consueuerat, & sine Romano Pontifice consistere potuit.

Quarimus ab Aduerfariis; ybinâm gentium iam fit Romana hac Ecclefia, qua effe X 5 potuit tatoria geftorum fratris Michaelis Ce. zena. Inter o. pera Guiliel. mi Occham.

ad Ecclesiam Romanam : quo loco de Ros mana Curia grauissime conqueritur Cezea Litera reci. nas. Verba Appellationis hæc func: a Habito prius magno & maturo confilio ab ipfo Domino lobanns, & dicta eiu affertione, & arreftatione infratempus legitimum, meanomine, & fratrum, mihi adharentium, & adherere volentium, iam dicti Ordinis , fecundum quod tradunt cananica Sanctiones, ad fanttam Romanam Ecclefiam Catholicam & Apostolicam appello. Hacille. Testaturidem Cezena, bæc seegiste consensu & approbatione Magistrotum & Baccalaureorum in facra pagina de Parifiis, & de Anglia. Senfum igirur, & indicium Ecclefiz humsfeculi obseruamus fuisse huiusmodi, vt iudicarent, Papam non effe Caput Ecclefie, non fuille super Ecclesiam : Ecclesiam Catholicam potuille confistere fine regimine Papæ Romani. Nam qui à Romane Pontifice ad Ecclesiam Catholicam appellant, Ecclesiam probant fine Romano Pontifice confiftere potuife; Papam cum fua Curia reiiciont, vt Ecclesia Romana Catholica iudicio ab iniuria Pontificis vindicarentur. Quid nos amplius dicimus, aut docemus? Testatur Cezenas, hanc Appellationem à Romano Pontifice, fuisse secundum canonicas sanctiones. Canones igitur Ecclefiz illo feculo huiufmodi Appellationem probabant. Sed Romanus Pontifex per tyrannidem antiquis & aquiffimis Ecclesiz canonibus velut antiquaris, suas decretales Epistolas pro canonibus, quanquam

quatt clefia

cam, Grat men icctu dem pera ne 2 uit a Cat clen jurt hab tata ren clef tell ţa, Ro fuc ior ria qui po gu cx

fic

quam resistentibus Episcopis, yt testis est Nicolaus Papa, distin. 19. cap. si Romanorum. Ec-

clefia obtrufit.

ze-Ha-

mi-

one

m,

un

4-6-82

0-

n

ı-

æ

dnet

Natrateriam Crantzius, Iohannem Semecam autorem gloffe ordinaria, in decrerum Gratiani iniuste excommunicatum à Clemente Papa IV. & ab officio ac munere de-iccum, appellaffe a Papa ad Concilium. Eodemque modo Ludouicus Bauarus Imperator iniuste excommunicatus à Iohanne XXII. ab cius iniufla fententia appellauit ad generale Concilium, & ad fanctam Catholicam Ecclefiam ; ficut narrat a Nau- a generat. 45. clerus. Philippus etiam Kex Franciz, abin. Ann 1338. iuria Bonifacti VIII. ficut idem & author b Naucler. haber, appellauit ad Concilium. Ita rem vingener. 44. tatam videmus, yt oppressi à Papa, appellarent à lententia Papæ ad Concilium, & Ecclesiam Romanam. Quod certe fieri non potelt, mili Ecclelia à Romano Pontifice separata, authoritatem intelligatur habere in ipfum Romanum Pontificem. Ex qua quidem consuctudine Ecclesie constat, aliam apud maiores nostros habitam fuisse Romanam Curiam, cum suo Capite, Romano Pontifice, que fine hoc Capite non effe, non confiftere poruit : aliam vero Romanam Ecclesiam, quæ authoritatem in Romanum Pontificem exercere consueuerat, & sine Romano Pontifice conlistere poruit.

Quarimus ab Aduerfariis; vbinam gentium iam fit Romana hac Ecclefia, qua effe

X 5 potuit

potuit fine Romano Pontifice, quantoritatem in Romanum Pontificem exercere folebat, quæ Romanos Pontifices examinare, judicare, coërcere, deponero potuit? Quid polfunt respondere, quam vel bane Ecclebam omnino periffe, nec effe tam in rerum natuobtinent? Perire Ecclesia Christi non porest; sequitur ergo, vt apud nos elle , quanquam inuiti, farcantur, Nam que hodic apud Pontificios Ecclefa elle viderur, quid afind eft, quam Romanailla Curia, ex Papa & adulatoribus conflata, à qua majores mostri fem per appellare ad Romanam Catholicam Ecelesiam consueuerant. In his rebus confirmandis corum testimonia contra hodiernos Pontificios proferimus, qui apudiplos omni exceptione majores elle debent

Tria Coveilis, Pilanum, Constantiense, Basiliense, ostendunt nobis contensum indiciumque Ecclesia Romana, & doctissmorum virorum, qui in illis Ecclesia seculis vixerunt, Pilanum Concilium authoritate sua deposuit Gregorium XII. & Benedictum XIII. Constantiensis Synodus authoritatem Concilii generalis super Papam sic declarat: a Sanstabae Synodus declarat, quodipsa in Spiritu sansto legitime congregata, Concilium generale faciens, & Ecclesiam Catholicam representans, potessatem à Christo immediate babet, sui quilibet, cuinscunqua Statu & Conditionia, etiams Papalu existat, obedire tenerur in bu, qua

a Seffis.

Ce

ereinent ad fidem , & reformationem in Capite, fulrarum figmenta rejiciuntur.

of in its on its or its

c, li-

a-c- 14 m e- t, 18, 18

Docent lesuitz. Papam esse super Con-cilium, & Ecclesiam: Constantienses affir-mant, Ecclesiam esse super Papam. Clamant isti, Episcopos potestatem accipere à Papa: Constantienses vero, Episcopos immediate Quibus etism consentanea in Concilio Ba-Gliensi habentur, sie enim docent: a Vers- a Soff; tas de potessate Concelo generalu vniuersam Ec-elessam reprasentantu, super Papam. & quemli-ber alterum, declarata per Constantiunse, & hoc Bafilienfe, generalia Concilia, eleverum fidei Ca-Collione. Sic etiam docent iidem Patres: b & Epift, Certum est, Papam errare poffe i experientia etiam Aynoaal. demonstrat , quia sepe experti summ , & legimm Papam erraffe. C Vniuerfalis Ecclefia fape obede c ibid. entram Romanie Pontificibus Subtraxit, Marcelle no , Anastasio Liberio, Iohanni XII. Benedicto IX. Benedicto XIII. Iohanni XXIII.

Exclamet hic Bellarminus, quantum volet, exclament lefuite omnes, hee Concilia partim effe approbata, partim reproba ta: hae autem, qua de poteffate Ecclesia in-per Papam ftastuntur, reprobata esse: num pollunt tam frigidis commentis persuadere hominibus cordatis, Papam cum fua Curia habere authoritatem reprobandi ca, que in Conciliis fatuuatur ? Facetos homihomines, qui prolibidine sua, que placent, accipiunt, que non placent, expungunt. Ves cunque se in omnes colores immutent, nun-

quam eripient nobis veritatem.

Nos ex Romanz Ecclefia Conciliis tellimonia producimus. Negant lefuita, approbara effe hæc Concilia in tis, que contra autoritatem Papæ statuuntur; quanquam impudenter negent; tamen efto. Ar quod nos attirmamus, negare non possunt. Producimus do-Stiffimorum eins leculi hominum iudicia in illis Conciliis. Non Canques Conciliorum vrgemus, sed corum indicia, sententrasque exquirimus, quirune in Romana Eccletia celeberrimi habebantur. Vtinde, qua fuerat maiorum nostrorum religio, quis sensus, quodnam iudicium, intelligamus; imo vequa tunc temporis fuerit Ecclefia Romana fententia, fensusque constare possit. Qui enim in illis Conciliis congregati erant, Ecclefiam Romanam repræsentare purabantur: ficut Romana Ecclesia intelligitur, Ecclesiarum in occiduis orbis Christiani partibus collectio. Si enim iftos auferas, voi tandem erat Romana Ecclesia? Ex horum igitur sententiis, hocest, ex Ecclesia Romana sententia, qualis auorum nostrorum memoria Romanz Ecclesiz religio fuerit, constat. Nondum enim recepti in Ecclesia fuerunt errores isti, quos nunc lefuite maximis clamoribus ingeminant. Atq; hae nobis huius mali originem aperient, quod est instituti nostri investigare.

Cogno-

bus

fole

per

eft;

ta,

mo

Au

re.

m

cent,

Vto

un-

efti-

10-

pu-

fir-

lo-

in

m

X-

e-

a-

C

3 -

Cognolcantigitur Ecclesia sua antiquiratem, qui de Ecclesia tanto hiatu iactare solent. Ecclesia ista lesuitica mutata est in omnibusile, quibus Ecclesia Christi demonstrari folebat. Ecclesia enim demonstrari solebat, velper Caput fuum, vel per membra fua, vel per regulam fuam. Caput Ecclelia Christus eft; membra Ecclefia, Sancti funt : regula Ecclesia, estregulatidei è sacris Scripturis petita, in facris Scripturis comprehenfa. Hacomnia mutantura lefuiris. Pro Christo Capite fubilituunt Romanum Poprificeme ira Christum excludent. At dicent lesuite, non se Christum excludere : sed quum Vicarium Christiagnoscane, Christum etiam agnoscere. Respondeo: Hac verba fune inania, & merz nugz, quibus simplicibus se illudere poffe fperant. Ar num & Chriftum, & Chuffi Ecclessam suis fallaciis se decepturos sperante Papa,inquiunt,eft vice Christi in Ecclefia, At Chriftus eft Caput fanctorum, non autem Caput corum, in quibus nulla est interna virtus. Papa vero Caputeltimpiorum, in quibus nulla est interna virtus, ex doctrina lesuitarum. Quomodo ergo potest Papa esse Chri-Ai Vicarius? Regit Christus Ecclesiam suam, id eft, fanctos: Acregit Papa Ecclefiam aliam, id eft, profanos, in quibus fides non requiritur. Non potest igitur Papa esse Vicarius Christi in Ecclesia; quia non regit eandem fub Christo Ecclesiam, Christus igitur plane excluditurab Ecclefia Pontificia, & pro Chris

sto Romanum Pontificem substitution lesuitates pro sanctis Ecclesia membris obtrudunt improbos, & reprobos: pro regula sides in Scripturis, supponunt Romani Pontificis placita in traditionibus.

Atque hæe est Ecclesia illa nuper exortas quam pro Ecclelia Christi proponunt Icluita. Ecclesia scilicer, in cuius regimine ledet Romanus Pontifex, qui fir Caput Ecclefia, fupet Ecclesiam, qui solus errare non possit, sine quo Ecclesia potest errare, quique à nemine indicari debeat; cuius membra fint homines fine vila interna virtute, externa tancum profeffione conjuncti, & Sacramentorum communione, que fensu iplo percipitur; cuiustegula fint traditiones non leripte, velos Rom. Pontificis. Hanc Ecclesiam cum hoc Rege, cum his membris, cum hac regula, vnicam, veram, Apoltolicam, Romanam feilicer, & fan-Cam, etiam agnofcunt lefuitz. Nos vero diserte pronuntiamus, hanc Ecclesiam, cum hoc Rege, cum his membris, cum hac regula, post Conftantiensis, & Basiliensis Concilio rum cempora inualuisse. Num quid cause erit, qued de antiquitate glorientur; qui Ecclefia lue incunabula prima, non ante Concilium Tridentinum, hocelt, vix ante quadraginta mos reperiunt?

Ante Aquinarem de Ecclesia, de Capite, de membris, de regula, integra sunt omnia. Qui de Ecclesia disputarunt, Catholicam describunt, esse cœtum sanctorum, esse corpus

Christi,

none nem f mem quell Rom velut na E rot: tra 2 funt man deli luit que me fcri Eco cili ado ın m

Chris

he Car

U

313

Christi, in quo impiis & profanis hominibus. non efflorus Si de Romana Ecclesia mentio nem faciant, honorifice Leclefiz Christi membrum, & quidem illuftreadmittunt:atque inter vifibiles; & particulares Ecclefias, Romanam fuiffe, in occiduis orbis partibus; veluti Principem. Negi aliter nos de Romana Ecclelia loquimur, aut lentimus, quamdin veritas apud earn valuit. Postea subrepsiterror: & prinara frarerculorum opiniones contra antiquam Eccleliz doctinam innecta funt: randem omnis Ecclefia porestas in Romano Pontifice flatuirur. Atque bæceft Ecclesiailla, & Ecclesia potestas, pro qua sola lefuitz pugnant. Nos quia hanc Ecclefiam neque in Scripturis, neque in Parrum mongmentis, ne quidem in veterum Pontificiorum feripeis inuenire possumus; quia contra hanc Ecclefiam, Seripturarum, Patrum, atg; Conciliorum recentium restimonia grauissima adducimus, quibus lucolentifime conftare possit, errores fragerculorum, iam tum in Ecclefiam Romanam non fuiffereceptos: merito concludimus, hanc Ecclefiam, quam hodie folam probant Pontificii, non esse Catholicam, fedà Catholica mutaram, nec aute Concilii Tridentini tempora extructam fuiffe.

Summa controuerfie huius est in defini-

tione Ecclefiz.

rta

Ræ

20-

inc

ine

nei

ro-

m-

re-

ge,

III-

diim

la, o it, iz

m

le

Dicimus, aliam esse huius verbi mentem, alium hodie sensum à lesuius inuectum, quam fuerat olim. Ecclesia perpetuo vna cst; fundamentum habet doctrinam Apostolorum, & Pophetarum, cuius angularis lapis est lesus Christus. Hodierna vero Pontificia Ecclesia nuper è fraterculorum lacunis exorta, fundamentum habet, Tridentiana decreta, cuius angularis lapis est Romanus Pontifex. Ecclesia Christi vnica est, semperque eadem. Sed Pontificia alia est, atque alia. Aliud fundamentum, aliud Caput, alius angularis lapis, alia membra, alia regula fidei probant mutatam Ecclesiam. Quia ergo esfentialia mutantur in hac, quam Iesuita nobis proponunt, Ecclesia, dicimus ex Ecclesia Christi, factamesse Ecclesiam Antichristi.

Postremo ipsam Ecclesia Romana voceti gemitumque querimonia plenam audiamus. Nam ante reformarionem à Luthero partim inchoatam, Ecclesia sub Antichristi tyrannide oppressa ingemnit. Dum enim superbæ tyrannidi reluctatur, dum dominatum improbum exhorret, dum liberarionem exspectat, captinitatis fue confeium emilit gemicum. Non hic Waldenfium, aut Wielefistarum testimonia, sedipsius Romana Ecclesia gemitum, lub Antichristityrannide capta, atque opprella, lubiungam. Nam qui in Basiliensi Concilio convenerunt, eos ex Romana Ecclesia fuille, facentur Aduerfarii : horum querimoniam grauissimam, quanquam longiorem, subnectam tamen; ve Babylonica ista captinitas, iplorum captinorum testimonio, luculenculent lem re

Ant tum T quifq, fit , gi bus ha [cand itavi vende expell ac mi miciol crude Fund ralea Eccle mer ret,a vnat paßi repr ber qus, mel tue ten

> but flis

culentius constare possir. Sic ergo miserabilem mentis Ecclesiæ starum deplorantilli:

rpe-

nam

rula-

vero

n la-

ntis

maem-

que

lius

fidei

ef-

obis

efiz

em ius.

tim

ide

ty-

ro-

at.

m.

tc-

niue

nfi

C=

0-

uu-

Animaduertite inprimit, o Chrifticole, & ante Concil Bafil. oculos vestros ponite miserandum & flebilem sta- Epist. Synodal. tum religionis Cheiftiana, fi to redacta fuerit, ve ad vninerf. quifg, in fumma Poncificio pofitto, tam affecutus de obediendo fit , quod pullam correctionem à Concilis generali- Concilis ge. bus habeat pertimescère , quantumeung Ecclesiam neralibus. Trandalizet , & eins farin perturbet, ac decoloret : 45 ica ve fi omnes dignicates Ecclefiafticas, & beneficia de venderet, fi Pralatos quofa, inuitos transferret, & ... expelleret miufte pro libito volumentis, etiam notorie, te ac iniufte Reges ac Principes deiteret, moribus perniciolis animas bominum palim perimere laborares, at trudelitatesperpetraret horrendas, Legem Dei con- et funderet, quaq, falubria inflitura enerceret, tempo-ic ralia Ecclefia Romana, & caterarum particularium ia Ecclefiarum disiparet ; atq. alienaret ; aliaq immy- te meraflagitia, fcelera, & crimina notoria perpetraret, ac fe incorrigibilem redderet : Omni Ecclefian ce vnum congregata, nullateniu eum à talibus toercere et possit : quitimo liberamei, quamlibet 8 juodum, eum de primere volentem, illico brantferro, vel disolare e reprimere volentem, illico tra perliftentes in Synodo contra voluntatem ein perlequi , excommunicare, prinare, inhabilitare , conte meliu & iniuriis afficere , innafiones corporales an uerfas ess excitate; deinde quicquid Synollus fla- is tueret, prasiperet ; dicharet, ordinaret, penisius con- te temnere, ablicere, reprobare. Conficierpro Deire-te nerentia, quali en hat re daret ur burtitue inimites to humani generis, ad fubuertendum religionem Christa flianam; duns feducendo ynum hominom; posses a

, Christianitatem in maximam desolationem deiice-, re,mores peruertere canones, & regular quefque dif-,, fipare Ecclefiafticas, Regna, & pronincias conturba,, re, ac bonis foirstualibus, & temperalibus foirare, , vitiorumque immanitatem introducere. Aperite b ,, culos, & videre, qualis ex bor daratur my effia Ancatholicam confunderet, atque violaret, que eft primum fundamentum Ecclefiaftici adificii , quo cuerfe , omnia corriunt. Hee illi, & plura etiamin hanc fententiam.

lain mihi tepora supputate, & ab hacquerimonia intra octoginta annos, Man. Lutherus declaratus ell hereticus, quum in doctrina nihil iam tentaffet, tantummodo Papa tyrannidem & frarerculorum anaritiam ambitionemque vel parilibertate, vel non majore

eterbitate taxaffet

Ex Bafilien frum querela obferuamus t. Ecdeliam lub Rom Pontificieryranide opprelfam graniter ingemuille. St liberationem o-maibus votis expetiille a Parces in hoc concilio numeralle Romanam inter particulares Ecclefias, arque co nomine à catholica fepa-raffe Romanam, neque enim Romana vim eatholica dictaelt, nili quatenus cum entholica confentiret, qua ratione que uis par-ticularis Ecclefia Catholica dici potest. 3. Ecclefiam illam in Basilienti Concilio colledam, fidem catholicam poluille fundamentum Ecclefiz. 4. Ecclefiz illimindicio idem catholicam violatare, oclubuerlam tris-

fi ta-

Tibalis

Princi

fiam.

chie fabiic tiz in

dei ci

muga

Poor

nose rum f

ficia

forn

dolo

fitalis dominatus Papæ detur, vt Reges, ac Principes iniufte deileiat, vt fit super Ecclesiam, ve non possicerrate, vt Ecclesia, & Conchio generali Ecclesiam repræsentanti, non subicciatur: si noue ista & petegrinæ sententiæ in Ecclesiam recipiantur, tum demum sidei catholicæ umam demuntiant, tum demum Antichristo ingressum in sicelesiam paresadent tessantur.

AM-

ue-

ry. bi-

0-

ıci.

ynum

ar-

llë-

das

cio ri.

2-

dige.

Pontificiam invalerant ista nova dogmata; nos ex Basilientium, id ett, ex aucram nostrorum tententia concludimus, fulem ex l'onrificia Esclesia pullam. Antichattum vero in ea, nou tum primum ingresium. Ex eo com rempore tegrum a noichtistium. Ex eo com rempore tegrum a noichtistium. Ex eo com rempore tegrum a noichtistium fuperbia, blasphemis requinocationis mendacits, Experiuris, clandestinis regum rumis, homicidin, veneficiis, letuiticis adulteris multo apertius, atque impudentius graffari cepit; adeo, v. halikentes illis inodictium Ecclesia tatum viderent non dubitarent as firmare, fidem catholicam va Ecclesia Pontificia peniens pro signam. Antichastum in esmingressum, ex receptum, iam sublimem regnares ac proinde recte, atque ex officio reformatas Ecclesias ex Antichasticing se sub-

Quod si objicient Pontificit, non Basiliensestitos suise Ecclesium, sed partem illam que cum Eppenio Papa Florentie secesseran

Respondeo: Hoc illudest, quod iam docuimus, aliam scilicet esse Romanam Ecclesiam, aliam Romanam Curiam. Romana Eccletia sepius sele Papz Gurizque Romanz oppofuit. Er quanquam Romana ilia Curia cum Papa tandem victris, conculcata Ecclesia, enalisse videatur : tamen originem suam cognoscant, genus hoc hominum humile atque ignobile exantiquis fraterculis, recencibus que lesuitis, qui vocationem nullam legitimam oflendere postuntin Ecclesia Christisaliis denique adulatoribus conflatum, non its pridem orbi innotuir, ab Ecclesia semper resectum fuit, damnatumque ab iis, qui in Romana Ecelelia, doetrinz, pietant, arq; integritaris laude florucrant. Qua quidem Romana Curis ab iftis adular offices composita, quamuis hodie regnare videatur, nunquam ramen regni fui vires ante Concilium Tridenginum fabilire poruit. Isti funt, qui ex nobis quarere folent, vbi fuerat Ecclesia nostra ante Martinum Lu-therum? Respondemus, nos esse in Ecclesia illa, que lanctaett, que vna est in patribus si-litsque, cuius Caput est Christus, cuius mem-bra lunt lanchi, cuiua regula est regula sidei in acris Seripturis tradita. Pollimus etiamiltos merrogare, voi fuerar Ecclefia (plorum ante Concilium Tridentinum : Et quis est ex omni adulatorum & fraterculorum collunie, qui ad hanc interrogationem respondere possici-Nos enim confidenter assertius, & per Deigratiam veritarem quarentibus probaturos

nos,

tion

yni

ocui-

iam,

letia PPO-

cum t, c-

20-

que que

enilem um

ide ab

die lui ite

ufiz

6-

nin

30

ni d

2

nos, imo lato probasse considimus, Ecclesiam istam, quam vnicam Jesuitz probant, & venerantur, cuius Caput est Romanus Pontifex, cuius membra sunt homines sine vlla interna vittute, cuius regula non sit regula sidei in solia Scripturis tradita, sed Romanz traditiones non scriptz: non este Ecclesiam illam vnicam, quam suo languine redemit Christus, quam instrucerunt Apostoli, quam retinuerunt Patres, que victrix contra mundum, & Antichustum, contra vitia & hareses ad finem vsque mundi est durarura, & in aternum cum Christo regnatura: ted este synagogam ab Ecclesia diuersam, que nec antiquitatem ante exortos fraterculorum ordines, nec autoritatem ante Concili I tidenaim tempora ostendese polite.

# TERTIA CON

# DE FIDE IVSTL FICANTE

THESES PONTIFICER.

Si qui dizerie, fola fide impium instificari ir a, re intelligat minit aliud requiri quod ad suffificationia gratiam consequendam cosperetur, & uulla ex parte necesseesse cum sua voluntatio moto praparari, as q, disponi, anathema sit. Concil. Trident, session. 6. cau.o.

#### DE FIDE LUSTIFICANTE 320

Si quis dixerit, homines inftificari, velfeletimpe tatione inflitta Chrifti, vel fola peccalifica remi rum per Spiritum S. diffindatur, aig illis inberou. aut etiam gratiam que fullificamur effe tantenting do fauerem Dei, anathemasit. Concil. Triden. session. 6. can. 11.

Doft lacratum feripuntarium, & Ecclefic extendices trectationem, legistre extendices mus de fide in fultimine a que est ecclefic vita. Questie non est, su opera fint necellaria a su co mutuus confenius agnosairur. Sed de iusti ficatione impij inconspectu. Dez, sur de to missione peratarum. Et impuratione institut. Christi contonersia sessione. Quam enim do Christiconroperia littere. Quan enim dogemis, iutthere harainem caran Deo sola
fide, sinc operibus, rel ca congruo, per preparationes, & dispassiones de quibus procesnon loquitur) vel ex consigno, per modura
habitus meretibus: modura infasticationis de
claramus is imputatione instacte Christi, et no
imputatios peccesis nobits. Her austica non est
nobits inhacens, sed dontra à Deo, cecept, autem sola side; quia quant Deus insbicat inte
phure, multa opera in impio videre poich
mis impiastrapa signa austication processories
mendat sum e go una batteaux postoriascommendat sum e go una batteaux Deu, es quod qui
adhic ssense precurett. Carasta pre nom mo-

Ram. 5. 8,

true of inflificati igitur nune eius sanguine servabimar multa magis per ilium abira, nam si quum inimui esemu reconciliati suimu. Deo per mortem silii eius, multo magis reconciliati servabimur per ritam ipsiu. Christiu trum sicut idem Apostolus Rom. 5. 6, docet, quam austi adhus viribus essemu, suo tempere pro impiu mertuu est here Apostolus.

Vbi iam funt preparationes. & dispositiones nostre à Tridencioles Carri V Sienim reconciliat sumus Deo, acque instificati, quum
nullis iam viribur essenus at prometendum
Deum, uno verò quatri peccatores essenus,
quam impii, quam instinto (qua ocinia distrtis Apostoli verbis con incuttut) profecto (ola)
Dei chaticus, son pratis con editura obis, solus apostille, cui Concil. Tridenante ma dicit.

Preparationer ad suffificationem non usgamus quidem, sed dicimus elle preparationes iffat, non è nobis, ted in nobis à Deo. Et fophistas Tudentinos in eo maxime errare, que Sconistarum lacunis doceant, is la spreparationes elle ex motu voluntatis, vel, vi loquitur Scotta, ex putis naturalibus, per quas meres i potes homo gratiam primam, quam vocant. Quid hoc alind est, quá quod docum Pelagius gratiam data secundo merita nostra, que sequenta in Pelagio damasta, ab Augustino atquable Ecclesia vinueria resecta, tandem per suptificarentem. Se in Concilio Tridentino potulizata se tang Christiane sidei fundamenta firmata suit. Nos cu Augustino docemus, il as etiam preparationes à Deo esse, atque ex gratia.

322 DE FIDE IVSTIFICANTE.

cordi

ern A

COD

fin

fai

fo

a Engbirid.

a Quomodo, inquitille, non volentis ned carrentis, fed miferentis Dei , nifi quia & ipfa voluntas , flent foriptum est, à Des preparatur? Alioquin siproperres dicitur : non volentis neque currentis, fed miserentis. Dei,quia ex vereque fit, id eff, ex voluntate hominis, & mifericordia Dei, tanquam diceretur, uon fufficie fola voluntas homenis . fi non fit eriam myericordia Dei: er go non fu ficts fola mofericordia Des, fi non fit etiam voluntas hominis. Hiec quum Augustuvus varie, ve solet, verset & pertracker, ve veritas ex luculenti trackanione magis elucear, randem fic concludit : reftat ve propteres dittum intelligs sur:non volentis, neque currentis, sed moscrentis Det, vi totum Deo detur, qui hominis valunt atembonam, O preparer adiumento. O edianas preparerem. Haculle, quibus verbis manifelle probat. o-mnesillas præparationes ex graça elle, vi torum Deo derur, qui hominis voluntatem bonam,& præparatadinuado, & adiunat præpa-ratam. Ergo Tudentini, qui hominem ex fe fuz voluntaris motu preparari, atque disponi docent, totum Deo dare non pullunt, com Ecclesiz patribus : sed cum Pelagio, partem Deo, partem libit

Quinegant, ad inflificationem impifatis elle peccatorum remilionem, & impurationem inflitiz Christi, propterea obtrudunt opera, quod intelligere nolunt, quomodo institua Christisacta sit noltra. Quim igitur de solius fidei institucatione dispuramus, consistum est, instituam Dei, qua sola institucatur impius, aperire, non propriam: impuratione misericorditer.

cordirer concessam & donatam, non per modum habitus inhæietem; fola fide prenfatam, non operibus nostris partam, vt Tridentina prauitas, & barelis reuincatur, quæ dispositio-nes nostras & praparationes, meritorias conera Apollolum flatuit, & charitatem Dei, fa-quod doccus Pantificis) non requiritur imputati inflices Christs, que un incorrent alloquin inches sam, & imperfettan abfolost. Hexille, Venille mum est, quod alienbi Narianzenus habet, neminem de Spiritu (an Core Ce loqui posse, fine Spiritu (an Co-leaque non miramur, si lefaire, tanguam bolpiter, & peregrinide my fteriis fidei noftre loquantur, nemo enim de gratia inflificationis de fanctificationis rece disputare potest, nisi qui gratiam illam habeat, ve igitur blasphemiz inte veritatis luce dissipétur, è seripruris patribusque imputationis; & solius sides doctrinam confirmabimus.

C. A. P. V. T. I. I.

as ex dem

pa.

m

)-|-

CAPVTIL Inflificacionis doctrinaex folafide, probasur è firipturis.

De inflitiz genera proponuntue in feriprurise inflitia Dei, & institua operum, Y 5 prima

### \$24 DE FIDE IVSTIFICANTE

prima dicitur Iustitia Dei Rom. 1, 17, Iustita Dei per illud (Euangelium) reutlatur ex fide m fdem. Sic paffim. Hec endem dichuretiem inflitia fidei Rom. 4. 11. Et fignum accepit circun cifionis, fignaculum tultiva fidei, & Rom. 1 6. quæ ex fide est infine. Monnungue pellationes ille connectuacie, de diche sticia Dei per sidem. Infine Deien ben mnes, & Super

Rom. 10. 5.

om.3. 21.

Alia est influta operum, endemo; vocatur institua legis; quis Lex operarequiret. Moles describit institutor augres leges 0 bles endem PMip.3.9. Apostolus sur begar ustricus recessis tiam que ex Droch per fidem. Ha lus, atque alio loco, serum ludeo ficios rectins describes, sudeo es recursos recessis describes, sudeo es recursos, inquis Audentes conflite

well L

Hacita tractat facea feriptura, vi à inflific tione nostri semp rum . quæ eft eadem in ltitia nostra propria. Fidriusti bu, ve iustificemur ex fide, non ex finia Dei fine lege; non ex non ex operibus, ne quis meam, quaex le rpropriam inflician frudence Deinon fuerunt fubiod

Gal. 2. 16. Rom. 3. 21. Ephel. 3. 8. Phil. 3. 9. Rom. 10. 3.

Rem. 3. 18.

Quibus locis, quam videnmus inflificatio

6de fatui, vrnullus locus operibus ficie nostre proprie, inherenti sur indem esse donum Dei:nec m Dei adiultitiam Dei d donum, i fidem ere: odonum La, quia none quamie Epbef 2, 2) nid hate 1179.3. 179 m abiicere. F one nostrà, s atum nobis, n uam necessarius A vectiam ex nia extorque

### DE FIDE IVSTITICANTE.

Cardinalis Bellarminus, pollquam esm muls tis verbis oppugnauerit, tandem tamen teh tur, id ab eo agi, quodammodo reclamante e a lib. 5. de iu- (cientia. ficenim feribit: a Propter insertitui nem proprie inflicie : & pritail me coniegi tissimum est, sidescent tetem in file Dairei dia, & benignican espatere hiscillo. Quo Apostolus Paulus docute non ex operibus, ne quis glorierur. Bellarminus illud quidem tutissimum elle interut, propter manti glorie per riculum. Apage cum isto repidis commentis, si cutissimum tit, quod de sidectadis Apostolus, profecto verissimum etiam etta nisile-nimututum de sidecisle potest, nisi quia verum est. Miseri ergo Tridentus omnes, miseri lefuite sua contessame imperiuntum qui ex preletipto Fridentino tutissimum tidei doctrină relinquint, vereicera institia Dei, proptizministiciam constitutamen. tufficiam cohlbrus

Quod oblicum pratifici verba Incobi A-postoli: Respondemus, Incobum nullo modo Paulo contradicere. Paulus doces, hominem non operibus, fed fide inflificari, Iscobys non fide fole, fed operibus; verque Apoltolus Abrahami factum producit in exemplum, non-ne igitur eft contradictio v aftiil minus, nam neighturest contradictio a allut minus, nam contradictio nulla effe potest, nis umnes termini accipitur evveripes. In hacantem propositione, fide homo suffiscarir, duplex est homonymia, vna in verbo, infistearir altera in verbo, side, suffiscari enim aliquis dicitur co-tam Deo, secut impius infistearir, de qua sienifi-

Mific. cap.7.

nona Fide

gnificatione iustificationis Paulus loquitur; non surem lacobus, nam fanctus Paulus docet, not iustificatos Christi sanguine, quu iam essentes, impis, atque intmici. Loquitur ergo de iustificatione impis coram Deo, utum peccata nobis propter Christian sondonantur; non propter nostra merota, nam quale meritu esse potes in its qui sunt peccatare, impis, inimic Deo, se pronde oulle vicibae ad fauotem Dei promerendum exsepsite. At sanctus sacobus loquitur de ostenious essentiare, o fieder turn. Non ergo loquintur ed idem. Islantis. Deinde fideretiam varie umasum i nam vessis. Deinde fideretiam varie umasum i nam vessis. Deinde fideretiam varie furbant a nam volfishes of vera vita patitivate a const unit spiritivate a const unit spiritivate

on

ain

6-

#### DE FIDE IVSTIFICANTE 218

in wift. Is- Rolis disputate Sicenim scribie: a Laubinto pobi. cap. 2.

ntolis disputat. Sie enim ieribit in larebitat quitur de operibu sequentibus sidem, que de articular quitur de operibu sequentibus sidem, que de articular sustificare, non secundam qued dicitur institute exercises tio, velostensio, rel consumatio, rel com servicia sur, quando permitare de increasión. Side actualment Videmus iguar apad Paulum, de tropbum, in har propositiones beneros servicias quando sum a secunda secunda secunda que de cominos non asconare secunda exercise quand verson est dicital secunda secunda

verum est diett, led non lequate at iden, soe vero de inflimentate hae laco dispuration ; non vi alt inflitte phentin commo bominibut. led viex 8. Paul doctrire, contact remilio-hem presistantin

led dreit S. Pauli dockrats, commet remitionem percentorium, atque impurationem infilitie Christ, quan Christi miture imputationem reincusse letaite, tanquam non necessariam, de remitionem reincusse, tanquam non necessariam, de remitionem reincusta, pienel sur acceptate en but, percent nostras, pienel sur acceptate en actionem est interes. Apastolus ex Plasmas praiere, beauticustam nostram elle un emissione percentorium. Beart quantitam elle un emissione percentorium. Beart quantita y sur ficial incidentationem nostram elle un emissione percentorium. Beart quantita y applicationem secipit. En quantides nostras, quie remissionem percentorium, ex reconsciliationem excipit, line ommi merito conciliationem excipit, line ommi merito con-

fiftere omnin nequit , litere Apostolis fidem , & meritum illud em fides innititue frequencius contangit, meritum credentium eft, fanguis Christi, idem ergo valet apud

Apostolum tide inflificart, & pl

nem Christ institicari nam qui sola fide se instituciari comm Deocredie, meritani pro-

prium

prida

plicat nittt

tratte (

noft conc non

printer negat, qui autem per languinem Christite le inflicare credit, meritum verum explicat, quo Deus reconciliatot, cui fides innititur. Mae ergo pulcherrime contingit.

Apollolus, quem propolite Drus propitiationem Rom. 3. 25. per prima in larguine effici, ad declarandem inflictione (as inflicationem pracedentium peccatorium, as infligitationem pracedentium peccatorium, as infligitationem pracedentium peccatorium, as infligitationem pracedentium peccatorium, as infligitationem pracedentium per argumem influs, remitionem pracedentium influs, remitionem pracedentium influs gratia.

Hare passim uput Apollolum influs etam altem illa, reluci para inflicationita activi activi proper maytum Christi, time etam altem illa, reluci para inflicationita activi configuramem per peritar. Probat enum tem. 4.6.

Apollolus ex Donde, interensfisco tentitudium bemana. cat Deus impassa inflicata absqueroporiba. Placaticem unita quam Deus imputita credentibus, et intitue cataria. prille negat, qui autem per languinem Chritar credenubus, ethudios Christi, teag; Apo-Rolps doces - Christian factum nobis à Des iultitism, lieut & lapientiam, & lambilicatio-nem, & redempsionem, lie enim (cribit; we gle- i. Col.1.30) vistus vila care sociamo, (ad ceno bos effecto Chrifto lefe, que factos el mon (apiento à Dro, es asfetto es fandificato, es redempto. Esgo lineaplo lapientia noftea est dulnitia, juliuta nostra iniquia. tas, fanchicario coffra impuntas, qui cre-dir, fapir per fapientiam fili imputatam, fuftificatur per militiam filii imputatam,

## 330 DE Fine Ivstificante

Sanctificatur per sanctification éChristi implitatam, sicenim veritas loquitur de cre dentibi in se: Et pro eis ego sanctifica meipsum, vi sint & ipsi sanctificati in veritate.

Job. 17. 19.

# CAPVT III

De obedientia Christi actiun.

SEd quia nouam litem : arque inauditam antea in Ecclesia suscirant nonnulli, de obedientia Christiactina, quem negant imputatam nobiselle, aut ad inful cationem noftra elle necellariam shae nouiretem boc loco luccincle examinabimus, or facilius deinceps pprediamur. Onodinine de obedientia Chrifti activa, & palilus comminifeuneus ve à juftificatione excludant obedientia eccuam, parnum autem, quam vocant, trintum modo re-neant : valcilicer cornicum oculos effigere & acutius ipli pes (picere videantur, quam ha-ctenus Ecclelia Ghriffi per pezetit : mirădum ctenus Ecclesia Christipes spezerit : miradum nobis videtur, derebus farris humos ea proferre audere ; quante iplos nemo proculir Que scriptura ? quis antiquorum a Criptuite har docuit? Cerre Apoltolas docer, non folum redemprionem Christi, id est, paf ritm etiam anientiam Christi & juliviam Chrifti, & fanctinem chrifti, hoc eft, obedientiam actinam, erlam noftram factam effe à Deo. & plumbus verbis vrieur Apoftolus ad hanc obedientie imputationem demonftrandam.

franchismon ficeru ex lege Dei pe nami dicen argo quia i Num luftir ceffe morti

> feran inflit funt, cant

> > igiti que iplin tias tos

eft. nis Arandam. Deinde quum Apostolus suam iu-Stitiam propriam reiiciat, ve infittia Dei iuftificetur : non babens inquit inflitiam mesm , qua Phil. 3. 5 ex lege est. fed iuftitiam , qua ex Deaest : Er ; iuftitia Dei per fidem in omnes tredentes ; quærimus quænam fit hac inflitia Dei nobis imputata? num dicent juftitiam elle Christi cantum passiaam? argo Christus infins, dicetur tantummodo, quia mortumeft, non autem quis infte vixit. Num ferendus videbitur, qui ita docuerit? lustina igirus Dei donata nobis, est, Iustina Christi acta nostra, vei Christus a Deo factus pobis est institus. Quidest quod hic harent in morte Christi i nam mora Christi redemptio poltra dicitur. Inforia noffra non dicitur. Necesse igitur est ve prater redemptionem no-stram per mortem Chtisti, aliud ettam proferant in Christo, quod nobis factum fit à Deo iufcitis, & fanctificatio. Et quid proferre poffunt, nifi obedientiam Chrifti, quam ifti vocant actiuam?

Potro lohannes sic docet: de plenitudine eius tob. 1, 16, omnes accepimia, de grariam pro gratia. Nobis igitur communicabilis est Christi graria. Sed que gratia eceste gratia vocationis nostre ex apsius plenitudine nobis prouenit. Et ve divituas grariæ sue a develut reconditos the lautos Ecclesia sue aperiat, qui est bonorum omnium munificus largitor, pro gratia vocationis confert etiam grariam institucationis, id est, gratiam pro gratia. Pro gratia institucionis accipimus etiam ex eius plenitudine gratiam accipimus etiam ex eius plenitudine gratiam.

alie m ê

cet,

elt,

am du onDE FIDE IVSTITICANTE

No

nep

& al Line

funi

rett

ita p Ecc

doc

Ch

nol

bile

fue

cate

fed.

tiam fanctificationis, id eft, gratiam progratia. Quod fi ex Christi plenitudine accipitus hum quis eft, qui hacomnia ad palliuam obedientiam referer! iustificatio, & fan dificatio docuit Apostolus, Christum's Deo factu nobis inflitiam, & landificationem. Ita inflicia, & fanctificatio imputantur nobis, non tanta obedictia paffina. Deinde qui infincationem in remissione peccatorum ita flatuum, veiuflitiam Christi imputatam negent 3 sponsite. Christi nudam relinquent fine ornamentis, & sponsalibus gemmis. Nampercatorum remiffio turpitudinem quidem aufert, fed non bulchritudinem illam, meorema, prefat no bis qui diumum fauorem deducar nobis, & conciliat. Propter peccata mea dimilla, non iam habet Deus in me quod fram eius, & odiu provoces, fed nechabet inde, quod diligat. Et quid mihi proderit peccatorum meoru remiffio, nist & Dei fanorem ac dilectionem obri-neam? vt ergo in languine Christi, arque in morre cius peccatorum remilionem Inbemus, fic in inflittia Chrifti, & fan Crificatione, fponfa Christi fua habet ornamenta & monilia quibus & fauor Dei & amor foonfi cociliatur. De quibus sponsalibus ornamentis legimus apud Holeant Propheta : Et fonfabo te in indicio, d'in mifericordia, de in miferationibus, & Bonfabo te mihi in fide, & files quia ego Dominu. Non

Hof. 2. 19.

gra-

imus

catio

no-

litia

ant 6 nem t îu-

Ga

rtis.

re.

non

IIO-

. 82 on

diñ

Er ii6riin

eic, o-ci-

c-

te

, .

Non inituromnisinstificatio sponfæin temissione peccarorii ponitur, habetn. & alia ornameta. & alba veftiméta, & datu eftei vt cooperiat fe byf- Apot. 1. 18. fino pledenti, & cadido. Byffinan. inftificationes doc. 19. 8funt fanctory, Quishac ornamenta, & iuftificationes sanctorii ad passivá obediená tantimodo retulerir? Apostolus etia sic docer: ficut per mobe- Rom. 5. 19. dientid voim homini peccatores conflicuti funt multi, ita per obediencia buim, multi conficuerur justi. Certe Ecclesia Christi magno bono fraudare conatur, q docent Adzinobedientia activa nobis imputari, Christi obedictia no imputari. la vero obedictia noftra, nifi aliquo modo legi fatisfaciat, no potest effe Depaccepta. Obedientia nostra in nobismon posuit, fed obedientia noffra in Chrifto poterit latisfacere. kaq: Apollolor findocet. Qued impofi- Rom. 8. 4. bile trat legi, in que infirmabatur per carne Deus filiam foum mittens in fimilieudinem carnis pescati, & de peccato damnatiit peccatum in carne, vr influta legis impleretur in nobe, qui non ficundum carnem ambulamui, fed fecundum friritum. Apostolus, qui testatur ex operibus legis nullam carnem instificari coram Deo, ac prounde instition Dei super omnes credentes mandelfaram elle : hicramen instiris le-gisin nobis impleredocet. Quomodo a. instiris egis impleturin nobis, nifi quis actiua Christi obedientia noltra est ? aut ve doctifimi interpre-tis verbis vtar, q a du nobis accepta fertur Christi obediéria, legi latisfacht eft, ve piuftis celeamur. Sed dicunt iffi, qui hanc nontrarem inducunt;

instificationem legis à nobis impleri : hot est, et instificement praditi ea institus, quam lex à

DE FIDE IVSTIFICANTE

,, nobis postular, lex n. à nobis postular sur per-", fedă obedietia, aut poena nosa perfedă obe-, dientia non præftitimus, at poznam luimusin , Christo; is n. pro nobis hit; ergo legi fatisfeci-, musin Christo: hæc dicunt illi, qui excluderevolunt inflitiam & fanctificationem Christi ab ecclefia; neo intelligunt quam diffoluras scopas adferant. Si quisintelligat lenfum su perioris sententia is hie erit. Pradici ea institia q lex poliular, tantummodo lunar poenam illam quam minaturles. At, & bone vir, boc non el prædicum elle inftitia quam postulat lex, vt poznam tancum modo luas. Nam ioftitia, est legis obedientia, non prenalegis. Pona iniuftis ponitur, no autem iuftis. Poena igitur eft iniuftitizargumentum non aurem iufliriz. Apoltolus docer nos legis iuflitiam implere tu exponis ca verba , nos pradicos effe legis iusticia tusticiam implere, le iusticia præ-drem elle, non fignificar iniustum elle, aut reputari: at pernam legis lucre, lignificat injustum reputari : hæt non cohereur.

Deinde, o Christus pænam luerit pro no-

bis, quis poteft negare, nifi qui Christum negat? not igitut varentem moreis Chiffi non negamus, at quare en virtutem infittiz Christi negas? Nam sicut Christins, p nobis presă luit, fie pnobis cram obedientia perfectam præfitit. Nos inquis obedientiam perfedam, q lex postulat, non presticimus, ac pænam luimus in Chritto quia stle p nobis luit. Respondeo sille criam pro nobis perfectam obedien tiam

cs,qt mid refti tur e cett tite

> **fiti** fidi eft. tiff tif fpo

id era no

> to C

> > D

tiam præftitit: quare pænam observas, obedientiam non observas? Quero à te, quicun que es, qui hec doces (nomini n. parco, ne in hominis contumelia von in veritaris necellariu restimonium hæc dice videantur) quæro igi-tur ex te struexistimes, Christú persectá obediestiam activa præftiriffe? Responde aliquid cetti. Quis Christianus negare potest, Christum perfectam obedientis præstivisse præsti-tit ergo. Quarodeinde, eni bono, in que fine, p quib pltiterir? pleiplo, an p Ecclelia lua? Nú dices Christi psticiste quide, at non nobis psticiste ? Ecclelia Christi non feret istas voces. fi dicas, Christi obedientia frustra furste. Certu elt, Christum perfectum obedientiam præsti-tille : æque cernimelt, Ecclesium non præstitiffe; Ecclefia igitur tanto ornamento prorfus spoliată este, mit è plenitudine Christi sumat, id quex le habere non potuit. Quia igitur non erac necesse, ve Christus obediret pro le lequitur ve dicamus, p nobis eu hoc præftitiffe. Pro nobis, credetibus in iplum, popibus à Deo fave nos fanctificad fimus in veritare. Vide quato bono Ecclelia Ipolianeris, fi negas p fectam Christi obedientia nostra ester Ar is nostraeste concedas; quomodo nostra esse porest, nisi que nobiscredentibus impurata eft. E. ve sapietia Dei facta eft noftra, qu nobis eft impurata, iufiiria Dei noftra facta, qua nobis impurata, fan-Cificatio Deinostri nostra facta, ganobis imputata; fic obedientia Dei noftri noftra facta est quia nobis imputata.

it peri obenus in sfeciludehrifti luras

nam hoc ulat ufti-

n fu

igim-Ne

ur n-

n li

#### DE FIDE IVSTIFICANTE 336

Postremo, patres è scripturis costanter tradiderunt, sicut deinceps demonstrabimus, Christum nos sua, non nostra iusticia; iustos feciffe: &, affignatam effe homini inftitia alienam, qui carnit lua. Haca guomodo vera effe possunt, nisi ve dicamus, obedientia Christi, iustitiam, & fanctificatione, elle nostra, & nobis credentibus impuratam. Sufficiant hacad hanc nounterem coercendam, que nuper fine autoritate, fineratione excogitata eft, g facrz scriptura, q patres è scripturis vbiq; conuellant, q Ecclelia magno contento viq; ad Mart. Lutheri tempora ignora habuit. Nec quilqua acrius, autillufter in hac re verna & ppugnat, quam Lutherusiple, & magni illi è Germania viti, qui in Euangelio ppagando Luthero fuccesserunt. Vr mirum videatur, Germano cuiquam hanc noutratem placere portuiffe. Hzc de obedientia Christi imputara. Nunc ad inflituram controversiam redeamus.

#### CAPVT IV.

Verit de de fola fide instificante probatur te-Aimoniu Gracorum.

I Auc de fide inflificante doctrina ex facris lit, exceptă vnanimi coleniu pură coleruaru & tradide; ut patres, Gracific docuerut.

Clemens Alexandrin'; Per fidem folummodo efficitur fidelis perfectus. Origenes : b Apoftolus diett sufficere falim fides inflificationen, et credes quie tantummodo inffifectur. Arq; fterum : c Ex mullo legis opere, fed pro fola file air ad illam mulierem, remittun-

a Strom. lib. 7. b In Rom. cap. 3. 4b, 3. c 1bid.

NW cet

ries tia

tra-

103, flos

die-

effe

ifti,

00cad ine

crz

iel-

art.

quá

at,

nia ucui-

æc

in-

te-

ris

rit.

do

ű.

vis

2-

mittuntur tibi peccata. Idemq; iterum : a nec a Hifter, atquiequam deferibitur boni operit eius in Enangelio, clef lib. 3. c. 17. fed pro bat fide fola ait lefies, &c. Eufe bius inter errores Hebiopitarum hunc eriam commemorate b Legu (ulsum fernandum, quafi non fuffi - b in Gal e. ceret folain Christum fides. Atbanafine ait : c Often . C Homil. de dit Apoftolu lega execuabiles reddi hamines , & maledictioni subeste, fide vero benedictio accumulari. Nunc plane demonstrat sidem infam eriam solam, in fibeande in fe babere virturem. Bafilius fic do. cet : & Apofoliu dicir, qui gloriatur, in domino glorietur, nam es demum perfette & omnimode glariatio est in Des, quando neg, propter fua quis iuftitiam extollitur, fed agnofeit fe quidem vera de fitui inftitia verum folain Chriftam fide vaftificatu effe. Gregorius Nazianzenus requiri docer ad inftifi- men pirm. habet: f Ex fide eff inflitie curaspera legis.

Chryloltomus lic docuit : g fides per feipfam e Ancorat
plena est bonis operibus. Ante opera fides primo indu- f Homil. de cenda est, Idemq; : Secredes , cur fides alse infers, fide. quafe fidesnon fufficiat instificate fala? Atq; alibi: g In Tit. h ex fola fide nos faluauit, atg, stert i fola fide apus Hom. 3. eff. Theodoret in hanc fentenria fic habet: i Int. car. c. t. k Nonofira fate credimm, fed votats acce fimms, & k in Eph.c. 2 qui accefifemm , ne exegu vita puritate, & innocera fed fola fide fufcepta, codonaut peccata. Ideq; in illa verba:inftificati gratu per gratia ipfim, fic ait : | folan. fide allata peccaror i remifione accepi - 1 In Rom. e. p. mus, quenia velgt redeptionis quodd a preti i domin' corpu fun obrulst, m Fides dedit vobispeccatoritre. m Ibid . 4 mifune, vas ab omni reprebenfione alienos, inflora 2

Sei d'autim. e Ancorat : h In Eph. c. al

348 DE FIDE TESTIFICANTE

a lbid.

decret.

lanacri regenerationem effecit. a Bonorum operun implementum eos quidem qui operantur coronat, fed Dei benignitatem , & humanitatem non oftendit. blib. dininor. Fides autem facit perumg, manifestum, b luftitia a. ex fide est donum Dei vniner forum, De justicia vero Christimpurata fic docer : c Diuma miferic in Rom. c. T. cordia cum omnes homines effent fub malet Bo. & peccatilaquen effent implicati, per vnim inftitiam dedir omnibus falute; & mox Offedit apoftolia pnius inflitia fuiffe comuni peccati falutare medicameniu. Deinde ficenam docet : d luftitia Dei non renelatur omnibus, fed in qui babent ocules fidei. Illum

din Cantic

e In Rom. c.z. uenientis Chriftum.

Oicumenius: e Gratis, bereft , abfq, tuis reclie f In Rom. c. 9. operibue faluaris acrurfucita, ve nibil conferus 4liud, prater fidem. Theophylactus: f Demoustrato quod lex maleditos faciat, fides vero benedicat. oftenditism nunc, & quod foia fides inflificat. Ec paulo post : Lex enim non folum fidem postulat, verumeriam opera. Pulchre autem dixit apud Deum. Apud bomines enim sufti forcaffe videri queant lege deventi, pt Pharifai , suftificantes feipfos coram bominibus. CAPVT

folafide comprebendi, vox Ecclefiz quarentis & in-

Continet testimonia Latinorum Patrum.

alib 4. c. 13.

J A denus Grzcos audinimus. Segugntur Latini. Irenzus fic docet: a Omnes opertet credere, ficut Abrabam credidit & imput atum est ei ad inflitiam. Er subiunxie Irenzus : fides qua est ad Deum instificat hominem, Cyprianus idem habet: b Si Abraham Dee credidit; & deputatum est es ad

b Ebift. 61. Jam.

CT TAN tentia luc fid operil (alum ficai tum. remer nim) rum profe

cied in

vinet i

fidelib

Ritian

cuk in

ne l 60 110 mu Da tui

des si

nan

fun

per fice fu 14.

re-

ø

in

reum

Tic 4-

14-

st.

Eε

-30

m.

10-

ut

ei

eff

a-

C. 20 25

ei ad inftiriam , veique quifquis Deo credit , & fide vinet influ innenitur , & iam pridem in Abraham fidelt benedictus, & inftificatus oftenditur, ficut bearus Apoftolus Paulu probat. a Fide autem ftareit. a lib.toffimoftitiam , dillie effe vitam , pradictum eft apud Aba- nior, aduerf. cut infim ex fide vinit. b Fidem in totum prodeffe, Indaos. & cantum nor poffe quantum credimm. In qua fen- b ibid. tentiam fic habuit etiam alibi. c Quantumil- c Epift. 2. luc fidei capacie afferimm, tantum gracia baurimm. Hzc Cyptian. Arnobius fic docuit; d Nemo fine d lib 2. contr. operibm, fine precibus commendativits, aus facrificits gentes. falum fit, fed falo auxilio Christi. Hilarius etiam ficait: e Monet firibas remissam ab homine peccatum, bominem enim tantum in lefu intuebantur: & can 8. remissum ab co. quod lex lexare non poterat : felacanim fides inshipeat. Idem que in parabolam duorum filtorum fie docet : f lunier feilicet obedies f ibid, can. professioni, licer non efficiens in rempore, quia fola fi- 21. des inftificat.

Ambrosius autem eandem retinuit doctrinam, iic enim scribit; g Beati quorum remisse g Rom.cap.3.
sunt iniquitates &cc.manifeste beatisant quibus si con ii. cor.i.
se labore vel opere aliquo remittuntur iniquitates
copera, nist tantum, ve credant. h Hoc consequitia opera, nist tantum, ve credant. h Hoc consequimur quod credimu, credentes enim Christum esse
Dei sitium, d Deo adoptamur in silios, nibil vitra potuit donare credentibus, quam ve silii Dei dicantur,
persidie abdicatio. &c mox. Pro insinita enim magnisicentia sua Deus boc donanie diligentibus se, quod
sua dignum est maiestate, non quod bomines mereantur o quia in dono plus dantie, quam accipientie,

#### DE FIDE IVSTIFLGANTE

De iulbria Christi imputata ficdocet Am-

confideratur sublimitas. 2 Fides dataest que inflia In Rom.8. ficat confugientes ad fe , ve remittat eu ques lex tenet reos, vt agentes fub fide, liberi fint à percate &cde b In Apalog. Dauidis peccaso fcribens, ficait : b Arbitra-Danid. 2. mur fecundum spostolum , iuflificari bominem per fidem fine operibu legis, inft ficesur ergo exfide Dauid, qui per legem peccatum agnouit, fed peccati veniam ex fide credidis. C Institua Dei dic In Rem. 3. Staeft , que videtur effe mifericordia, quiade promissone originem babet. Be mox. Instissicatigra-tu, quia nibil operantes, neque vicem reddentes, sola

d In Gales, brofius : d'infiriam bene dicit Apoffelm , que

fide inflificati funt dono Dei.

apud Deumsmputatur inflatia, id est., fidei, quia & lex habuit suftitiam , fed ad prafens , non que iuflificaret apud Deum , remittere enim pessata non potuit, ut de peccatoribus faceret instos, & mox : Manifestatu peccatu fun conclust funt , ut fe excufare non poffent , fed quarerent mifericordiam , ve veniens , qui gromifin erat Abraba , fidem solam ab ab in posteret, quam habuit Abrabam , vemalorum fuorum veniam , Ginstificationem mererentur. Et in eandem fentene Epift 71. tiam alibi fic habet : e Uleo nemo glorietur in operibus, quia nemo factin fuin instificatur, fed qui iust well , donatum habet , quia per lauacrum illstificarus est, fides ergo est, que liberat per fanquinem Chrifti , quia beatu ille , cui peccatum remittitur, & venia datur. Hieronymusidem f In Rom 3. docet : E Ignorantes qued Dem ex fola fide instificat, & intros fe ex operibus legis quapa

eft ( qua fide que 710 146 fid

fioni

ribus

fto in

ratio

dicat

peril

profi

Cist legu

ficas

ligin

vita

oper

fall

cap

à iu

fed

fid

H)

de

70

H

ce infli-

lex eo.

to &cde

minem

oexfi-

s fed

Dei di-

de pro-

tiera-

s, fold

Am-

que

ngue

seat 4

, &c

. RE

607-

1.15-

114-

164-

en-

fed um

m-

m

m

de

M

alle Pelagecap. To

non custodierunt, esse putantes, noluerunt seremisasionisubiicero peccatorum. Idemque: non ex operibui tegu, sed sola side, sicut gentos, vitam in Christo innenisse te nosti.

Augustinus autem diligentius, atque acquratius hæc tractar, fic enim feribir. a Quum a Lib. de fite. dicar Apostobu , grate instificari bominem fine o & lies. ad peribus legu per fidem , non hot agie , ve percepea & Marcellic, 25. professa fide opera institia contemnantur : fed pt sciat le quisque per sidem poffe instificari, etianfi legu opera non pracefferunt : fequuntur enim instificatum, non pracedune instificandum. b Col- b thid ca. 13. tigimus non instificari bominem praceptis bona vita, nifi per fidem tefu Christi, boc aft, non lege operum fed lege fider, non lieters fod fpiritu, non factorum merito, fed gratuite gratie; quolibro cap. 14. docer Augustinus, opera illa reiecha à iuftificatione non folum elle ceremonias, fed & decalogi pracepts, idque fufius. c Her c Ibid ca. 32. eft (inquiridem ) ex quainftu vinit, bas eft fides, qua credicur in eum, qui instificat impium, haceft fides, per quam excluditur gloriatio fine ve abfeedat quain nobis inflamer, fine ve emineat qua in dorai-no gloriamur, bac eft fides qua impersatur targitas foritus, de que dicitur, nos enim feiritu ex fide fremiuffitia expectamu, bac oft fides, que falui fiunt , quibm dicitur , gratia falui facti eftu per fidem, & bot non ex vobis, postremo bac est fides , qua per dilectionem operatur , non per timorem, non formidando puenam, sed amando iu- à Lib. de nat. Stitiam. d Si non gratio mortum ost Christus in & grat. coma

#### DE FIDE IVSTIFICANTE

illo folo iuftificatur impius , cui credenti in eum , qui instificat impium, deputatur fides ad institum.

E lit. cap. 9.

De iustitia vero imputata, & nobs donata, a Lib. de fpir. fic disputat Augustinus. a Institue Dei manife. flataeft, hane ignorant qui fuam volunt conferuere, & bruic notunt effe fubiett, inflicia, inquis , Dei manifestata est, non dixirtustica bomini, vetiasticia propria voluntatio, sed institua Dei, non qua Deus iuftw eft . fed qua induit hominem, quem inftificat imb Ibid. c. 10. pium. b Hac oft inflitia Dei, qua in coftamento vetezi velata, in nono renelatur, que ideo inflitio Dei dicitur, qued impartiendo cam, inflor facit, quo libro,cap.18. vocat indumentum influte fider, que induti non nudi inueniamur. & : Haceft illa iuftitia fidei , non qua ipfe influ est , fed que nos ab es iufti facti, nema ergo Christianorum aberret ab hac fide, que fola Chriftiana eft.

Quod fi illud quenquam forte mouest, quod Augustinus sapius de nac iusticia disputans, vocat cam inflitiam Dei, non qua Deus inftus eft, fed qua nos inftos facit, veinde colligat, Christi iusticiam non esse nobis imputatam, opinione Augustini; quia videri potest Augustioum negare, institum Chrifti noftram effe , quum negat iuftitiam Dei, qua Deusinftuseft, noftrameffe : Refpondeo, ex Augustini verbis manifestis Augustini lenfum deduco , certum eft ex Augustini fententia gratiam infinicationis in impuratione iusticia CHRISTI, oblatam eratia Christi nobis, & donatam quam faluberrimam do-

e Cotr Pelag. er Celeft. de lib 1. cap 47. Chinam tradit Augustinus his verbis, c Gra-

TIA PET

nos fier

vera ne

guftin

lenfer

fouta

quide

tiftæ: tina

adiu

pecca polit

Ecch

nus : Arin

non fliju

dod

ex E

flos

refu

fort

rati tze

nes De

cft

qu

tia

fee

de

C

tis per dominum noftrum lefum Christum, in que nos fua, non noftra, infticia inftos facit, vicafit veranoftrainstiria, qua nobis abillo eft. Hzc Augustini verba fine dubio oftendunt, quid lenserit de iustitia Christi nobis imputata, dispurar eo loco contra Pelagium , qui verbis quidem gratiam concessit, ficut hodie Scotifte: fed vim , virtutemque eius penitus extinctam voluit; docebatenim, gratiameffe adiurorium Dei, quo adiunamur, ad non peccandum, in natura, & libero arbitrio politam. Ad hune pestilentem errorem ab Ecclefia profligandum, confugit Augustinus ad fontem grauz, in imputationis doerina aperiendum , nam propter Christum non imputatur nobis peccara nostra, & Chris si iusticia imputatur, hac vua imputationis doctrina Pelagianos, & Scotiftas Tridentinos ex Ecclefia profligabit.

nanife.

tuere.

ei maaftitia

eno in-

et im-

zi di-

oli-

que.

ufti-

eb eo bac

ar,

uus

de

nri

į.

Quam igitus Augustinus doceat, nos iustos este iustita Dei, non qua ipse iustus est, resutare voluit opinionem illam, que tum sonte apud aliquos hereticos locum habuerat nuper vero ab Osiandro ex inferis excitara est, de essentiali iustitia Dei, insani homines he everba rapiebant, ad iustitiam, qua Deus ipse iustus est, hoc opinionis monstrum estab Augustino rejectum, quia iustitia illa, que impuratur eredentibus, non est iustita essentialis Dei, qua Deus ipse instus est, sed est iustitia, quam I es v s Chr I s T v s dominus noster prestitit, dum persectam

legis

#### DE FIDE IVSTIFICANTE

legis obedientiam impleuit, dicitur autem iustitia Dei, quamuis Christus homo prastiterit hanc iustitiam, ficut fanguis Christi dicitut fanguis Dei , quamnis Christus homo effuderir illum fanguinem, propter vinonem perfonalem.

a Depanit. dift.2. c. 14.

Gratianus etiam quedam ex Augustino, prosola fide, collegie que sunt humsmode quit , cui fcificet fali venie premittirur , quomodo qui charitatem non babuerit , fidem Christianorum babuit, id est, in Chriftum credidit? Et mox : Hoc eft enim manducare panem vieum , qued credere in Christum, id eft , amando tendere in ipsum , cum ergoreprobus in eum uon credit , quem non manducauit, & ita fidem Chriftianorum, qua fola peccata relaxantur, non habuit, quomodo fi vinit dominus cui omneindicium dedit pater, indicium perpetuadamnationis effugiot?

b Lib. de vocat gentium.

Prosper eandem post Augustinum doctrinam recinuit, licenimille: b tuftificati fumus gratu , quia nibiloper antes , neque vicem reddentes, c Ibid. cap. 9. fola fide inftificati funt dono Dei : Idemque : c Eides qua inftificatur impine, nift ex Dei munere non babetur, eaque nullu pracedentibus mericu tribuitur, fed ad hoc donatur, or principium poffit effe meritorum: ve quum ipfa data fuerit, non petita ipfine d Ibid. cap. 5. iam petitionibus bona catera consequantur. d. Pilesceret enim redemprio fanguinte Chriffi , net mifericordia Dei bumanorum operum prerogatina fuccumberet , fi cuftificatioque fit per gratiam meritis pracedentibus deberetur, ve no grunus largien-

tu, le

ficha

difica

fidem

ex ops

Iteru

Sedu

Artica

prisu

boc t

Chri

Ques

fiden

falua

cate

grate

6070

grat

dem

ipfe

0001

poft

CHP

fide

fold

tisj

m ius

iterit

citut

cffa-

per-

mo.

lods. i me

7 1477 Hoc

rein

1.47 rdu-

pec-

do-PCT-

bri-

MM

ter,

Ei-

101 161-

16

in

4

ų-

HE

et, fed merces effer operantis. Hæc Profper. Leot. fichabet. a Solafides catholica vinificat, & fan-Aificat. Primalius autem fic: b Impium per folam b In Rom. 5. fidem inflificat Deut, non opera. Idemque : c Non c In Rom. 2. ex operibus, fed fola fide per gratiam babere te nofti. Iterumque: d nobe fota fides fufficie ad inflitiam. d Ibid. Sedulius, e Conur fum impium per folam fidem iu- c In Rom. 4. flificat Deus, non per bona opera, quanon habuit prim, alioqui per impietatii opera fuerat puniendus, boc dicit, quia fine operibus legis credenti impis in Christum reputatur fides eins in institum. Et moxe Quomodo Abraham credens ex Geneibus per solam fidem iuftificarus eft, ita cateri, fidem eius mit antes faluantur. Caffidorus: f Conftat pro nibilo pec. f In Bful.3t. gratuita largitate largiri. Fulgentius, g In fantiti g Lib t. ad coronat Deus inflitiam, quam en ipfegrach tribuit, Momim.v. 13. gratio feruauit, gratio perfecit, iniques autem condemnabit pro impittate & iniuftiers, quam ines ipfe non facit, in illu enim opera fun infigicat, in ifin oporanon fua condemnat. Iterumque. h Poffet A-h Ibid.c. 27. postolus ques dixit vafa misericordie, vafa infittienu. cupare , fed fi vafe inflitia vocarencur , forfun ex feipfis inflitiam habere put arentur.

Gregorius Magnus hanc doctrină summa fide retinuit, erradidit: fic it. docetti No de meis i In paniten. meritis confidens, ve me falut facias supplico, sed de tial. Pfal. 1. fola mifericordias na pfumes impetrare, o no de meri tis fpero.k Mifericordia est qua fine villis prederib. me- k Ibid pæni. riru, paniterib. veni eribnit. lustine Dei, fides eft, tent. Plal. 4. ficut ftripen eft: credidit Abraba Deo, & reputatu eft m. Ing. cap. illi, dre quia infig ex fule vinitem Ipfa inflitia noftra lob.lib.5 ca.8.

#### DE FIDE IVSTIFICANTE

ad examen dinina inftitia deducta iniuflitia est, & fordet in districtione Indicis quod in aftimatione a In Ezech.li. fulget operantis. a non charitas fidem, fed fides charitatem pracedit, nemo enim potest amare quod

non crediderit.

b In lob lib. 24. cap. 5. c Ibid. lib. 14. cap. 14 d In lob. lib. 18. cap. 27.

2. cap. 16.

De iustitia Christi credentibus imputata, egregie Gregorius: ficenim feribit: b Iuftitia noftra dicitur, non quaex noftro noftra eft, fed qua dinina largitate fie noftra. c Inftitia veftimento conparatur, cum per Propheram dicitur, Jacerdores tui induantur iustitia. d Omnes superna patria electi, Sancti quidem, & inftifunt, fed participarione sapientia, non comparatione. Lumen fapientia, lumen, & ferui fapientia vocari folent, fed illa lumen illuminans,ifti lumen illuminatum, ficut feriptum eft, erat lux vera, qua illuminat omnem bominem veniantem in hunc mundum; iftis autem tantummodo dicitur, vos eftis lux mundi. Inflitia quidem, fapientia, inftitia, & ferui sapientia nuncupantur, sed illa institia instificans, efticustitia instificata, de Deo quippe, qui eft fapientia, dicitur; vt fit ipfe inftm & instificans: isti vero dicunt, ve nos efficeremur inftitia Deriniplo. aliter ergo venerandum est lumen illuminans aliter lumen illuminatum : aliter inftitia inftificans, aliter institia instificata. Sic Gregorius. Beda etiam itatem arbitrii, vel merita fua fufficere fibi ad beatitudinem credat, fed fola gratia Dei fe faluari poffe in .

e In Pfal. 24. dem docuit: e lustruit David, vt nemo vel liber-

f In Pfal. 77. telligat. Iterumque : f Per inflitiam factorum neg In prafat. mo iuftificabitur, fed per folaminftitiam fidei. Alh Lib. 1. de S. la fanctificat. h Conftar neminem ad Peram pertri nit.

uenire

genire nemin glosa arbiti ribus, Stione immo non p bus pr pillo dos verb diciti quia Rab

> 200 Seq

aben

STATE

1115,1 Coli 64B eft [

Sec lege 1,0

tione fides

quod

tata,

Aitia

lque

con-

stui

ecti.

aps-

1.6 mi-

erat

tens

tur, Ai-

itia qui

ens:

ufo,

tter ter

11-

er-

ti-

.

10-

11-

6-

re

uenirepoffe beatitudinem, nifi Deoplaceat, & Deo neminem placere poffe, nifi per fidem. Scrabus Anglofaxo, autor gloffæordinariæ, in illa verba; arbitramur hominem iustificari per fidem fine operibm, fic fcribit: a Non quin credens poft per dile Ctionem debeat operari , ve Abraham filium fuum immolare voluit fequentur mim opera inftificatum, non pracedunt inftificandum: fed fola fide fine operabus pracedentibus bomo fit influ. Idem etiam in Epistolam Jacobi scribens, demonstrar quomodo fint inter le concilianda Pauli, & Iacobi verba. b Abraham per fidem fine operib instification b Lib. 7. in dicitur, de operibm que pracedebant intelligitur, quia per opera qua fecie, influ non fuit, fed fola fide. Rabanus Manrus, d per folem Chrifti gratien abomni fcandala liberantur electi.

Ecclef. cap. 2.

#### CAPVT VI

1977 Salar L J 1618

brode or oppositely as less

Sequentur testimonia corum, ques Pontificia fues vocant, vi Una vains Ecclefia von whique agnofcasus, immen

Emigius Epilcopus Antifiodorenf. c Vis c In Pfal. 19. ta aterna non est de merito, sed ex voluntates ins,id est, fola mifericordia. Idemque d Reueraiffi d In Pfal. 33. foli beati, ifti foli falui funt, quiper gratiam iuftifi cantur, & nonex meritis. Smaragdus. e Necesse e In Gal. ; eft fola fide Christi faluari credentes. Idemque. ff In Rom. 3. Secundum qued propofuit, non ex aperibus legit, nes legalibus facrificiu, fed fola fide, & fanguinis

#### 148 DE FIDE IVSTIFICANTE.

fui effusione saluare nos prascieras, multo magu glas a In alterent, rificanit operantes. Gislebertus: a Credendum Synag. Secil. eft , quia fola fide faluari fumm , fine propria , qui tap.I. oredere potuere, finealiena, qui credere non poruere. b Ibid. ca.13. Atque iterum. b Manifestum est, Abraham patrem noftrum prim placuiffe per fidem , quam per circumcifionem ; dum videmu infinitum numerum periffe circumtifum, & Alles abfque boc fiquo etiam dute aduentum Chriffi , fola fide gratiam Chrifti promeruiffe. Antelinus. e In grae In I. cor.I. tia Dei , que data est in Chrifto tefu , non Petro ; vet Paulo , gratid enim data eft in Christo , quid boc constitutum est à Des , ve qui credit in Chrifto faluus fir fine opere, fata fide , & gratie acciplat remifionem peccatorum. Atque iterum, d Inftificatio que ex fide est , pacem cum Dev fad In Rom.s. cit, quia mimicas prasumptiones humanorum meritorum expellit, & animam Deo humiliter fubiicit, dum de fola gratia faluari cognoscit: & mox! e Ab Ada vitto fola Chrifti gratiu liberat , quo e Ibid. non secundum merica hominum , fed gracis datur , quontant Dem mifericorsest. Ansbertus f f In Apocal. lib.8.00.9. In illo autem ei damu gloriam , quonullispracedentibue meritis bonorum operum , fed fola nos eine mifericordia ad tantam dignitatem perueniffe fa-Bernardus hanc doctrinam magna fide à patribus exceptam Ecclefia tradidit. Poft-

patribus exceptam Ecclesia tradidit. Postquam enim Augustini, atque Ambrosii sentenciam de institucatione expositisse; sie ait; g Epist. 77. g ab his duobus columno oredere inibi difficile asellor. Cum bis, inquam, me aus errare, aut sapere fateor,

Haris inex fota 1 obtin fic fo fufio dubit artic das prim fiden Arifi Sed pring magi (ichni tiam

> Quid viam boli carui cum tuit, tui di num cond frum

zier habe falm glas

dum

qui

ere.

iami

14111

nu-

74-

74-

ro.

uid

71-

ci-

m,

fd="

10-

1

24

uo:

4-

f

.

w

-

00

2

t

L

ø

fateor, credens, & ipfe, fola fide hominem poffe faluaris a Quomodole qui alieno debito fe teneri forte à Mid. in extremis poliem recolit , fi defit vnde perfoluat, fota nibilominu panicentia , & cordis contritione obtinere veniam creditur, neciam pro eo damnetur: fic folk fides, & mente ad Deum conterfio , fine effufione fanguinie, fine perfusione aqua, falutem fine dubio operatur volenti, fed non valenti prohibente articulo baptin ari. Defidei certitudine Bernardas fic docet, b Petru Abailardu hareriem in b mit. 190. prima limine theologia fue y vel portiu ftultilogia, fidem definit aftimationem, flultiergo martyres no-Ari fuftinentes tam acerba propter incerta. & mox. Sed abfie ve putemus in fide vel fe noftra aliquid ve in putar , dubin aftimatione per inagio totum, quod in co oft, cerca at folida veritate Subnixum, hac, & plura habet in hanc fententiam Bernardus

De institia Christi imputata sic docet. ve toik.

Quidex se agere pornerit , ve semelumissam instiriam recuperaret homo serum peccati , vincim diaboli ? assignata est ei proinde aliena institia , qui
caruit sua. Et mox. Cair non aliundo institia ,
cum aliunde reatus ? alim qui peccatorem constituit , alius qui institut à peccato, nec vereor sic erirus depocessate tenebrarum , repelli à parre Luminum , instissatus grati in sangume silireite , non
condemnabit institus , qui miserem ost peccators, inframme dixersin , sedilli : institus de sane midi chtior donera, quam innata , num ista quidem gloriam
habet, seduon apud Deum , illa autem quum sir
falante essicax , materiam non babet gloriandi.

A a 2

DE FIDE IVSTIFICANTE.

2 In cantic. ferm. 14.

b Ibid.ferm. 22.

nisi in Domino. a Est & indicium ; vt qui contemnunt Dei mifericordiam & iuftitiam, & fuam volunt constituere ( que profecto non instificat fed accufat') eidem sua iusticia relinquantur opprimendi magis, quam instificandi. b Chriftes fattuest à Deo nobis fapientia , infiria , fanctificatio , redem-

ptio, Sapientia in predicatione, tustitia in absolutione peccatorum, fanctificatio in conversatione quam habuit cum peccatoribin, redemptio in passione, quam suffinuit pro peccatoribus. c At vero infli-

tiatua tanta viique fragrantia fpargitur, ve non folum infins , fedetiam ipfa dicaris infiria, & iuftitia iuftificans, quamobrem quifqui pro pecca-

tis compunctus efurit ac fitit iuftitiam , credat in re, quinftificas impium, & folam inftificarm per d Ibid fer.61 fidem , pacem babebit apud Deum d Ego vejque

misericordias domini in caterum cantabo; numquid institias meas ? domine menierabo institia tua folim , ipfa eft enim & mea , nempa factus es

mihi tu instiria a Des, numquid mihi verendum e Lib. de con- ne non vnd ambobu fufficiat ? e Bearu vir cui non

imputabit Dominus peccatum, ait fanciu, non dixit , qui non fecit peccatum , non eft enim bic aliquis , nifi vnus , & biceft filim Det , qui peccarum non fecit, nec inventmeff dolus in ore eine, omne ergo , quod ipfe mibi non imputare decrenerit , fic eff quafi non fuerit. Hactenns Bernardus, de lolafide, de certitudine fidei, de peccatis non imputatis, de inflitia Christi imputare antique

Ecclelia integritarem retinet, a qua longe abfunt Tridentini.

Rupertus & Sola fides lefa Chrifti inflificare poteft,

c Ibid.

feient.

f Inreg. lib. 2 cap. 39.

rum perti bus , ne do ftod inger se fal Vid tur, perib tiafi falut ficut sufti operi bona

potest

dit, q

bile es

dere me, THE ip/a Aq ses!

carl

dere

do g 2102 Ni

mei

potest, atque iterum; a Iustitia hec in sidemten- a Lib. de vidit, quia non propter opera, fed propter fidem poßibile est quenquam coramillo instificari. atque iterum. b Sperare in nomine domini est deponere pertinaciam, qua fe iustificare arbitrantur ex operibus , & omneministificamonem credere in folo nomine domini , in fide lefu Christi. Honorius Augu-Rodun. c Hi qui se miferos, & aiusticia nudos ingemifcunt, pauperes domini funt , quia fe non pof- natiuit dom. se saluari , mififola Dei gratia norunt. Hugo de S. Victore : d Lex feripta , lex faltorum appellatur, quia bomines legis totam inflitiam fuam in o peribus legis conftituebant , lex autem fidei velgratia fic dicitur, quia homines gratia cotam fummam Salutu fua , in fola gratia constituunt: fciences quod ficut nemo faluabitur ex institia operum , fic nemo iuftificabitur ex operibu iuftitia, non enim ex bonu operibus inflitie, fed ex inflitia, hoc est, inflificatione,

bona opera. Petrus Lumbardus e Credere Deum, eft ire- e Lib. 3, deft. dere quod ipfe fis Deus, quod etiam mali faciune, credere in Deum , est credendo amare credendo in eum ire, credendo ei adharere, Geim membris incorporari , per hanc fidem iuftificatur impiue , ve deinde ipfa fides incipiar per dilectionem operare. Thomas Aquinas: f Ostendit Apostolus hie Ludeos, & Gen. f. In Rom. ca. tes effe aquales, quantum ad ftarum gratia, oflenden- 3. led 4. do fola fide Chrifti fieri iustificationem. kerumque g Datgest lex , ve cognoscarur peccatum, Rom. 7. g In1. Tim. non est ergo in en iuftificationis fois, fed in fola fide. lect. 3. Nicolaus Gorcham h Sufficit ad instificatio- h In Rom. 4. mem, quod aliquis credat nec exigitur, quod opererur

cap.21.

b In Sopbon. lib.2. cap.3.

Ecclef.ferm.de

are eft,

nte-

70-

dac-

endi

est à

lem-

Trio-

uam

one,

usti-

non

riu-

cca-

at in

s per

ique

MM1-

itte

us es

dum non

non

alitum.

mne

, fic 10-

on

que

ab-

A4 3

a Ibid.

ad boc. atque iterum. a Sifolum credit in Chriflum, licet non operetur, reputatur ideo eius fides fala ad infittiam fufficientem. Eandem doctrinam alii deinceps retinuerunt vique ad tempora Concilii Tridentini: Qui igitur Mart Lutherum huius doctring autorem ferunt, ficut plurimi inter Pontificios effatiunt, infignis mendacii arguuntur, quum ab Ecclefiz exordio, non interruptam Ecclesia vocem audiunt, in hanc fententiam, vique ad Lutheri tempora, ac deinceps etiam, erat enim hac doctrina, de fola fide inftificate, recepta communi consensu in Ecclesia Romana, ante Cocilium Tridentinum.

Scripfir librum deiuftificatione, Galpar Contarenus Cardinalis vir doctus, & pius, poffquam iam Lutherus, alique fuam fententia de hac re declaraffent. Quo libro testatur, Protestantes & Catholicos in hacre convenire. Rece Contarenus, qui, quim ex indufiria Proteffantium doctrinam examinaflet, nihil inea inuentre le profitetur , quoda Catholicorum sententia dissentiret. At in sententia de instificatione non convenit Protestantibus cum Concilio Tridentino, non igitureratilfud Concilium conventus Catholicorum. Et quia Catholicorum fententiam de iuftificatione Contarenus eo libro explicandam (usceperat, non eritalienum, fi verba eius etiam fulius de hac re observemus, ve constare posfit, quinam fint, qui cum Ecclesia Catholica confentiant, quinam criam fint Tridentini

ifti, q ipfor polu 1541. cius ( hace liseo Trid ra, & anim que frate vero Caro

> alter 00 char pero fto, i tun null debi Dec 613 20/ Ru

> > 114 dir

Chrides fo-

inam

pora

ficut

gnis

ex-

heri

hac

mő-

par,

n-

Ir,

11-

ia

il i-

c

.

isti, qui cora Ecclesia Carholica doctrinam, ipsorum Cardinalium iudicio sigmétum su posserut. Scripsit hac Cotarenus Anno dom. 1541. quadriennio sereante primam sessione eius Concilii, à Paulo 3. inchoatam. Ita, vrin hac quastione, qua est grauissima, Cardinalis eo consilio laborasse videatur, vt sucem Tridentinis praferret, admoneret que de vera. & antiqua instiscationis tractatione, quam animaduerterat ipse in Ecclesia, ad eum vique diem suisse conservatam, vtcunque aliter fraterculi quidam Scotissa docuerant. Hanc vero Catholicorum sententiam sic exponit Cardinalis.

a Attingimus, inquit, ad duplicem justitiam, a Lib. de iualteram nobis inbarentem, qua incipimm efferitti, fificat. & efficimur confortes dinina natura , & habemin charicatem diffusam in cordibus nostra : alteram pero non inharentem, fed nobis donat am cum Chrifto, infitiam, inquam, Chrifti & omne cius meritum quod autem Deus donauerit nobis Chriftum, & omnia cum eo, est sextus Apostoli, ad Rom. His rear nullum poffe contradicere. Reflat inquirere , vira debeamosniti . Gaxifimati nos inflificari coram Deo. Ego prorfus existimo pie , & Christiane dici, quod debeamus nici, niti, inquam, tanquam re flabili , qua cerra nos fuftentat , iuftitia Chri-At nobie donata, non autem fantitate, & gratia nobic inherente. Hee ille led pergat Cardinalis

b Hae fola, inquit, certa, stabili nobu niten- b Ibid.
dum est, & ob cam folam reedere nos instissicari
Aa 4 coram

coram Deo, id eft, iuftos haberi. Hit eft pretiofus ille Christianorum thefaurus, quem qui inuenit, vendit oinnia qua babet, vremat illum. Er poft : Indeest, quod experimento videmus viros fanctos, qui quanto magu in sanctitate proficiunt , tanto minus fibi placent , ac propterea tanto magis intelliquet fe indigere Christo, & influia Christofibi donata, ideoque se relinquunt , & soli Christo incumbunt, hoc non ob eam accidit caufam, quod fatti fandiores minus videant , quam prius , neque quoniam facti funt anime demifrori & viliori , imo quanto magis in fanctitate profictunt, tantomasori funt animo, tanto funt perspicatiores. Quamobrem facti perspicaciores magis intuentur fan-Bitatis Giuftitie inherentu renun atem , cum qua perspiciunt mult as maculas, qua estum oculos, factos perspicaciores magis offendunt : ac propterea agnofcunt , non fibi nitendum effe fanclitate, charitate, & gratia fibi inharente, fed confugiendum fibreffe ad Chriftum, & gloriam Chrifi spfis donatam, que nituntur, & incumbunt. Hac ille, & plura etiam in hanc fenten-The residence of the control of the state of riam.

Probat etiam Cotarenus hanceste doctrinam Thoma Aquinatis, deinde ad Scotiftarum obiectiones respondet. Nam Scoriftz erant, qui hanc lucem absconderunt. Denique quum ad omnes obiectiones respondiffet, locosque è scripturis adductos explicasset, fic tandem infert. a Mihi videntur hi loci addudi effe adeo perspicui , quod nallam dubitationem facere pofint in fententia hac , in

a Ibid.

qu4

qua C

non fa

Hæc

Con

tellig

fueri

um

alia,

pore

tis c

Cat

nali

nob

nos

cle

Co

teff

nu

Co

ger

Pri

in

cu

łu

Be

n ci

21

R

qua Catholici, & Protestantes conuenerunt. Et quod non fatie recteintelligantur abite, qui eis nituntur. Hac Cardinalis Contarenus, paulo ante Concilium Tridentinum inchoatum. Ita intelligimus ex confessione huius viri, quanam fuerit Catholicorum sententia ante Concilium Tridentinum, de iustificatione : quod fi alia, & plane contratia sententia ex eo tempore inual uerit, viderint nouatores, nobis fatis est Originem huius mutationis indicasse. Catholicorum fententiam fic explicat Cardinalis : Hac lola inflitia Chrifti , certa stabili nobis nicendum est, & ob eam tolam credere nos justificari coram Deo. Accontra hape Ecclesia doctrinam, catholicam habitam ante Concilium Tridentinum, perpetuis Ecclesia testimoniis: Concilium illud anathema denuntiar, Seffion. 6. Can. 11. Vicerunt in illo Concilio Scotiftz. Concilium enimillud, nec Concilium generale erar, contra quod multi Reges, & Tridentinum Peincipes proreftati funt. Quidam etiam in quale fuerit, in iplo Concilio, in medio Patrum, non publi- & fraudes in cum Coneilium, fed prinatum conuenticu- co peracta. lum habendum elle cenfuerunt. Sicut Abbas Bellofanus Gallie Regis legarus Regis fui nomine denuntiarat. Nec liberum erat Concilium illud, in quo nemo fuffragium ferre potuir qui non prius iuramento obligatus effet Rom Pontifici. Nec legitimum Concilium effe potuit, quia non legrima autoritare connocatum fuerar. Pontificii enim vnius Romani Pontificis autoritatem fufficere pradicam,

ue t, t,

w ille

rendit

teeft.

uanto

ipla-

le in-

1 1-

unt.

fan-

quo-

11110

ma-

am-

Can-

qua

fa-

ote-

ita-

071-

771-

nt.

n-

nis.

ria-

tæ

d-4-

m

316 DE FIDE IVSTIFICANTE ad generalia Concilia couocanda, qua tamen autoritate generalia Concilia nunquam fuerunt conuocata, nec erunt in posterum. Mitto fraudem, arres, fratagemata in codem Concilio dolo malo peracta: quod quum quosda senfissent paulo liberiores in dicendo, iuventa ratio fuit, vt iis reuocatis, atq; fammotis, alii summitterentur nequiores : quod maximus Episcoporum numerus ellet ex Italia: 9 ad extremum euen tum, decem & tres Cardinales subito crearentur, Itali omnes, qui ad Concilium milli, fuffragiorum numero, arq; auxilio, rem Tridentinam, alioqui ruituram, restituerunt : Quod denig; veneficiis grassarentur. Nam qui virtute, & fanctitate cateris præstare videbantur, è medio sublatisunt, inter quos erat Cardinalis Contarenus, qui veneno extinctus eft, ne infignis eruditio, & pietas huius viri Scotisticum illud Conciliabulum conturballe vidererur.

CAPVIT VIL

Obiectiones. & aduersariorum responsiones.

Hactenus vnam Ecclesia vocem per diuersa secula in scripturibus in patribus, ac recentioribus scriptoribus sonansonantem audiumus, & in Ecclesia conservatam, vsque ad Concilium Tridentinum. Hac estilla Ecclesia vera, visibilis, iu qua per sucpessiones, vera sides semper eadem tradita est. Pontificia sine sessitica ista Ecclesia, qua hodie side hanc oppugnat, nup nata, nonam side exhibet exhib Rom mana Alia fron riam min ciffir det. vele Orig rio: itae hac pius ope Erg tam Ch nih fide fun De Vtà BÓ fan có Çt: nã

ta

Ic

exhiber. Est ergo pontificia ista ecclesia (quam Romanam Ecclesiam non dicimus, sed Romanam curiam ) prorfus alia ab antiqua fide. Alia autem, & posterior fides, quid est, nifierror? lam priulquaerroris huius origine aperiamus, videam, q dad hac Cardinalis Bellarminus respondeat. Ex tanta nube testiu, paucissimos pfert Bellarminus quibus sic respondet. Opera à patribus rejecta à instificatione. vel elle opera externa, ita eludit testimonium Origenis:vel opera legis, ficut respodet Hilario: vel opera natura virib facta fine fide, atg; ita eneruat Bafilių: vel opa ceremonialia, atq; hacarte Ambrofii testimonin fospendit. Sapius illud velut vnicum refugium inculcar: opera hac effe natura viribus facta fine gratia. Ergo ad folam fidem toties à patribus repetitam, ad doctrinam de imputatione iustitia Christi, ranta fide à patribus conservara, plane nihil haber o dicar. Vbi funt ergo, qui folam fidem ante Luther uinaudita clamitant? Hac funt effugia hominum ad lucem caligantium; Deopereinterno, & externo, o cominiscitur, ve à patribus rejecta effe doceat opera externa, noa interna : nec omnino fallum eft, nec caufam hancpontificiam omnino iuuat. Nam fi cocedamus, omnia opera interna no effe reieda à iustificando, qd ex co colliger pontificii à na & fidesipla, eft op internu. loh. 6. 28. Quid faciemus, vi operemur opera Dei Respondet lefus; hocest opus Dei, ve credatie in illu, que mifit il-Le De operib' ceremonialib' o nugat, ex eade

es

tamen

n fue-

Mitto

Con-

uolda

uen-

notis,

naxi-

ia: ch

ardi-

ni ad

arq;

am,

ıffa-

eris

in-

ve-

pie-

JU-

i-1-

C

DE FIDE IVSTIFICANTE

est officina Sophistica. Neque enim opus erat patribus ad populum Christianum loquentibus, tam enixe ceremonialia reilicere, vnde periculum nullum metuebatur. Quod ipfum quoties monere voluerunt, non operum, fed ceremoniarum aut lactificiorum appellatione vtuntur. Postremo diserta parrum verba enincunt, eos non de ceremonialibus, sed de moralibus scripsisse. Nam opera illa excludunt à iuftificatione, que fequuntur inftifica. tum. Hæcautem non funt ceremonialia, sed moralia. Quodaddit de operibus legis, & de operibus fine fide, vel factis natura viribus fi-

negratia, ex eadem prodit vanitate.

Vt igitur omnes istas offucias paucis retegamus: hocesto nobis demonstrandu, opera ipla legis facta per gratiam exclula effe à iustificatione. Hoc fi è l'cripturis, patribufq; confirmemus, os Pharifæis obturabitur. Quandoquidem fidei iuftificationem ita diferte exponat Apostolus, vr opera legis excludat, intertogabimus beatum Apostolum, ve exponat iple mente sua, & dicat, quena opera intelligat? Responder Apostolus Ephel. 2. 9.40. quo loco, quum fidé, ve folet, aftruat, reiectis operibus; non ex operibu, ne qui glorietur : ftatim hæc verba fubiungie: Nam ipfius opus fumus conditi in Christo lesu ad opera bona, que praparauit Dew,vt in illu ambulemus. Quærimus quænafint opera illa, de quibus hic loquitur Apostolus? ptecto opera, que Deus preparauit, ve in illis ambulemus. Apostolus igitur excludens ope-

Ephef. 2. 9.

igi ch fic in

terpi

cond

infal

ex q

den

quu

fical

iuli

nor

n. 3

né nép

tu

no

rec

ra à

ra à iustificatione, deinde optimus ipse sui interpres exponit, opera illa esse ad qua à Deo conditi fumus, ve in illis ambulemus: profecto infallibiliter probat, opera per gratia facta reiici à iustificatione : opera a, esse ad que, non ex quibus, aut per quæ iuftificamur: ac proinde non esse formam instificacionis, qua ve loquuntur sophista Tridentini, formaliter iustificamur, led finem elle, ad quem, & effectum iuftificationis.

us erat

uentivnde

iplum

m, fed

latio-

verba

ed de

xclu-

ifica.

, fed & de

us fi-

etc-

pera

afti-

ondo-

po-

ter-

nat

Ili-

uo

pe-

im

973-

utt

nt

5?

lis

e-

à

Apoltolus etiam docet: Ex operibus legis Rom. 3. 20. non iuftificabitur omnis caro cota illo, plege n. agnitio peccati. Qui offédiffet instificationé ex lege non effe : exponit q legé intelligat, népe moralé: quia lex illa, q deducie homines in agnitione peccatoru fuoru, moralis est. Certun eft, nella al acffelege qua, qui no poffet iustificare, homines peter infirmitaté carnis nostre, potest tamé oftédere nobis peccata noftra, & omnes homines connincere peccati, reolg; cora Deo costitoere, glegé morale Lex igitur moralis eft, q à inflifitatione nostri excluditur. Idemqi demoftratur ex naturajuftificationis, atq; imputationis. Quia percatu no imputatur credetib' in Christu. Hinc beatitudine nostraexponit Apostolus: Queadmodu Rom. 4. 6. eria Dauid definit beatitudine hominis, cui Deus imputat iustitiam ablq; operibus. Beari quoru remissa sunt iniquirates, & quoru techa funt peccata, beatus vir cui no imputauit Dominus peccarú. Peccarú tollitur imputatione, iuftitia a. donatur imputatione, Hzc eft virtus fupra

fupra virtutem legis moralis, que nec peccatorum remissione, nec imputatione nouit. Ex
haciustitis imputate cognitione, tanq ex regula, intelligimus multos scripture locos, qui
de iustitia operu loquuntur. Quos n. Domin
semel in beatitudinis seu iustificationis confortium recepit, ita ve peccata illis sua non imputet, iustitiama. filii sui imputetiilli non modo sibi propitium habent Deum, sed & operis
bus suis, quorum macule & neui Christi puritate obteguntur, hinc est, quo opera hominis
iustificati iusta reputantur, & iustificatus iustus.

Hæcigitur opera gratlæ, ad quæ facienda creati fumus in Christo Iesu, ex noua creatione, hoc est, ex iustificatione, sunteadem opera legis. Lex iubet, sed vires non ministrat, gratiadat vt faciamus, quæ lex iubet. At lex perseñam obedientia postular, obedientia nostra impersecta est. Christus igitus interponit obedientiam suam persecta; quæ quia nostra est, impersectum illud nostru in ratione no venit cota Deosquia poter Christu, nec impersectio operu nostroru, nec peccata nobis imputantur. Itaq; nos eriam legem implere dicimur; quum sincerum obedientiæ amorem præstamus. In hanc sententia illud a parribus sepius iactarur; o lex imperat, sides impetrar, August.

à Lib. de spir. Ergo i a per legem agnitiv peccati, per sidem impetra-Elit. eap. 30. tip gratia contra peccatil, per gratiam sanatio anima à vitio peccati, per anima sanitatem libere as atbitrit, per liberti arbitriti institu disettio, per institute

dilettio-

dilectio gustin mus à opera obiici p fide, lex.R excut explic opera lex pe taani obedi mina tia,q! remo into ta,ca iustic obed Dei műo ferio dinis nos tuus tuus ei,qt Apo gesn fos,g

com

CXCC

Ritedionem legis operatio. Quibus verbis Augustinus à transgressione nostra, qua excidimus à lege, circumducit nos quali in circulo ad opera gratie, que sunt opera legis. Quod si quis obiiciat, opera legis à scholasticis intell gi, no que p fide, & dilectione finnt, fed q-p minas extorquet lex. Respodeo, scholasticoru speculationes hieno excutio, q nec opera gratia nec opera legis rece explicarút. Nã opera p minas extorta quomodo opera legis dici possinenon video; quandoquide lex perfecta obedietia postularen to o corde, tota anima, & tota mente. Minatur gdem lex non obedientibus pænas, sed obedientia extorta per minas no est legis obedieria. Deinde patr û sentetia, q nos exquirimus, ab huiulmodi argutiis loge remota eft. Patres n. ita opera intelligut, ve cade ant opera, & à lege imperata, & à gratia impetra la, eadég; à lustificatione omnino exclusa. Let ex iustitia requirit hac opera, fides a. ea præstat ex obedientia. Iustificatus n. quu femel mifericordia Dei in le agnouerit, ingratissimu fe; arq; milerrimű omniű hominű ludicat, nifi práinfinita mifericordia in bonis o perib , obedictia, & gratitudinis testimoju exhibeat. Charles n Christi veget 2. Cor. 5.14 nos, estimates hoc quonia fi vous pomnib mor. tuns est, e:omnes mortui fuerut. Et pomnib mor tuus eft Christus, vr q vinuntiano fibi viuantiled ei,qui piphs mortuus eft & refurrexit ficut docet Apostolus. Hæcest illa charitas, yrges & costringes nos queltificatos homines no paticelle oriofos, an ve lemp bonis operib' studear mouer, imo comouet collegit excitat. Itag; fides illa lefuicica Bellarm. execrada lep in Eccl. Christi habita est qua docet: lib. 1. de fidem inftif. c. 15.

ecca: it. Ex ex res, qui min

connimmoperia

i pu= iinis s iu-

nda riopera aria.

tra tra be.

eft, ait

n-II,

aus (t.

-

2

fidem veram posse reipsa à dilectione cate-

risque virtutibus (eparari.

Nam fi per fidem veram intelligant fidem iuftificantem, certum eft, non poffe fidem & charitatem coiuncta femel, separari. Sin fidei professionem intelligat, dicimus, hanc fidem separari posse à charitate, atq; à iustificatione. Necesse, querimus fidem instificante. Iohan. 12.24. Ioh. 12. dicieurimulti ex principibus crediderut in eum, sed non conficebantur, dilexerunt enim magis gloriam hominii, quam gloriam Dei. a Ex quibus verbis concludit Bellarminus, atque ex similibus locis: fidem fuffe abique charitate.

a Bellarm lib. I. de iuftif. cap. 15.

Respondeo:hic scripture locus, aliiq; similes:lunt de fidei externa professione, non a. de fide inftificante Fides a. hæc inftificans lefuitis est penitus ignota, qui externam fidei pro felsionem, & facramentoru communionem, quæ sensu iplo percipitur, sufficere sibi arbitrantur. Fidesergo non potefteffe fola, fi effectus, & fructus inftificationis confideretur, qa charitas Christicostringit nos ga finis pcepti ell charitas, de corde puro, & cólcientia bona, & fide non ficta:quia conditi fumus in Christo lefu ad bona opera : quia fides per chariratem operatur. Quibus verbis describit Apostolus fructu fider luftificatis, gnoeft ficta, o fi fidei iustificacis natura consideretur in suis principiis fides tola iustificat line charitate, & bonis operib': quia fides pcedit charitate, & bona opera. Na ga eredim', ideo operamur; no a ideo credim' qu operamur : quia charitas & opera exclus fidem bus C non 2 pera, admi tant, prian quide iuftif fio: c

vt no

Hier

piin

pera.

ftra,

det

debt

20

legun

Rifical

tione,

facta,

opera

tur iul

ftra, q

fequentur instificatum, non præcedunt iustificandum quia gloriatio exclusa est.

Opera igitur, que excluduntur à iultificafacts, que precedunt inflificationem; verum opera per gratiam facts; opera que fequintur luftificatum, Augustino: opera omnia noftra, quià nullum opus nostrum gloriationem excludit Basilio : opera omnia ptæter vnam fidem, quia ipla per seplena est bonis operis tid: opera omma notira, qua ipta julticia nofira, quizen ex operabat; insubita est, & fordet Gregorio: opera, in quibus est insticia
factorium venerabili Bedz: opera ipla, quiz
debemus post institucacionem operari Glos
se ordinaria: opera, que C il art T i gratiam non permitrant solam; Rabano: opera nostra omnia, quia opera nostra inimicas

ætc-

dem n & fidei dem one.

inté. ut in nagis ibus

imi-

a. de efuipro

em, irbieffer,ga

epti ona, risto

rito tem olus

ncionis

ideo

pera le-

### 364 DE FIDE TVSTEFIGARTE

præsumptiones non possunt expellere, & anit mam D e o humiliter subiscere, Anselmo t or pera nostra, quia aliens institus instituan sur mus, non propria nostra Bernardo: opera, que non permittunt homines sperare in solo nomine Domini, & deponere pertinaciam, qua se operabas institucatos arburanturs. Ruperto: opera, que institucatos arburanturs. Ruperto: opera, que institucatos abetes deinceps per dilectionem operari Lumbardo: opera, quia in eis nulla est institucationis spes, Aquinati.

Quæ profecto omnis facile euincunt, patres cum Apollolo opera ipis per gratiam facta reiecuffe a iultificando. Patres gitur lolam fidem prædicane, quam etiam nonnunquam folam mifericordiam appellant, & folam gratiam, & folum verbum, & folum D z 2 nomen, & folum verbum, & folum D z 2 nomen, & folum unificantiam, non quod fides fit aux mifericordia, ant gratia, ant verbum, aut auxilium Chrift: fod quod ex iffis à per hac fit files. Atque illisomoibus opera excludentur, ve flabiliatur fiuor ille D z vantum, qui Tridentino percurituramathemate.

# CAPVT VIII. De error worigine.

Am'deorigine erroris huius dicamus. Solins fidet inthificacionem ex Romans Etclefia nemo difertis verbis neganit, surrequam Martin. Lutherus candem e frapturas docuif-

fet

foit

run

let. Itaque quum inepti atque impudentes homines ex ignoratis nobis obiicere soleant, doctrinum de sola side iustificante nunquam suife sote Lutherum auditam/sic enim complures Pontifici estatre solent) quis non istorium relignorautum, rel impudentiam miretur. Nos enim plane contrarium confirmate possumus, et omnibus antiquos scriptores versatibus contar, hanc doctrinum vique ad Lutheri, se Tridentia Concilii tempora à Patribus, à recentiorium I henologis continenter prædicatam, contrarium autem exporem tum primum ex contradicandi studio natura.

pc-A-

natum.

Sparfa fünt apud Scholathers erroris numitiofam fegerem multo pefilentins in reservicibus feluitis excrements. Occasio erroris erat i diffirmancie fidesia fusipatam, occinformem, de qua te quarere folent Scholathir theologia, feprentiat diffirmancie fidesia filimatione a servici quo loco quarit Aquinas an charitas fit forma fideia de relipondet affirmando. Quod fi argutias Scholarum festari placuerit, multo expeditius, probate postentus, fidem este formam charitasia. Verum este o pronuntiar lecupit in Scholarum fistari qua en este formam fidem institutere. Iestitate tandem concludium, fidem folam non institutare, quis non fidem informat, led formata findificate. Sca fili

Bb 1

TO B

366 DE FIDE IVSTIFICANTE

non videntur fenfum Theologorum in accipere, non enim funt hac contra Theologis, fides formats infl desiuftificat. qui vtrume Theolog mata eft, fipn & recte inf de lidei for quinas iple, n craffo more lam, que naturan artic 3. Las, in quar De

puendo, el jem fidei ; finem mait : one ; qui est vol iquid specie rebu naru tarii forme q v. Hzc Thomas, valde quidem confule, at-se improprie. Nam Thoma iplius concel-one, finis in voluntariis habet rationem obeur. Hzc Thomas lette Sed quisvoquam dixit, charitatem ef-fe bilei obiectum? hoc nec lefuire dixerior. guod fi obiedi sationem non habet, certe

b Ibid.

as effectum fidei diel poteft, obiectum non

Potefla
Verifimus eff, quod Augustinus habet cotra Iulianum Pelagianum, qui virtutes insideslum ia frabattyirtutes non officia, sed finibus
à vittis difest undas esse. Ennia autem ille, qui
yirtutem essormat, & tecerniti varis, obiech
rationem habere potes, qua mouet & excirationem habere potes. intecharita mté, el d fidem, non Fides ideo bene operacius, quia ca go eft quod simmodo fius ch muium aliacum vicemam, n s, vt & m funev mun para en modo muner quel anmodo in mas efermen modo in dil in oficiis i em non Aique la ra Iulian virtu virio. fidei tingait, eff tem fidem non eff

erum in ri , quia ch

## 368 DE FIDE IVSTINICANTE

mas, qui charitatem docuit effe fe lpem instificationis, fed in fe igitur fidei iu gasm ifti tem form citur per Aquina ditur per tis verba nina riam o in ětia ugn qui e for CON as pr me Non modead

a in spoft.

CON CON

> 991 941 7401

> > att all vel

for the

製

n Scotundoctrina meriti ex congruo un la fragir. Quadoctrina quamuis quallo acto proprie pertineat, ita ta-tar qualito de arche co heret, ve meriti a femel ful espa sufficacionis doctri-uroppre feme fe capo el meriti do-nolation introducta. Aqui nas fundaroo, quan Dictardae programa como en libero arbitrio, como en libero arbitrio,

b Librard

# 178 DE FIRE INSTINCTION

ad jufficiam in termino illius attriticais sequiras dam. & deinceps: Si manet idem meta contra est catti in esse natura, & moris, qui prins sut attritici in illo instanti sit cantrario. Idemos fere doces lib. 1. dist. 28. Quem sequintur recentiores Schoola Rici pletique, tra contique actum illium quo homo vitimum quod potest, sacit, et illi gratta communicetur, esse, secundom Scotton. Puris naturalibus. Et metitorium en congruo.

Hæc est fontentia Concilii Tridétini, from es superioribus canonibus constare porest. Se ex Bellarmini verbis, huiusmodi Concilii mê tem aperientibus; a setas bama senden con

a Libr 5. de gratia es lib, arbite tap. 12.

cilatus presente acultante imperati écularios congruo grasamin dispersione. El ce ille. Sequina tur ergo Trade aciai Secti placies, quanquam reclamantibus viris do de illunia, quis hec fententis plane nibil differe ab errore Pelagiano-tum; quod mula viri do del ex Rom. Ecclefia teltantur, machine vero Brancilcus Videoria, qui verba lubiungam, o Esmineralio qui acres de latis, bis in bas diffus ations present, de arante esta quod nan bras l'autant de contriuses : par l'esperimo, quod contriuse est ita fusiciente al continue present, de arante present, par quali esta fusiciente al contriuse esta fusiciente de arante de participa de arante de apparente contriuse esta de apparente de apparente de apparente de apparente de arante de apparente de arante de apparente de apparente

b Relett. t. de poreftat. Esclof.

param

per en mijo ico di modininam. Nec plus contritiio est monica al gratiam, vel remissonem peccaso al casa de la opera funt meritum ad pradefinatione. Les minores tons pers tresis Pelagianeras, se escape en elles Excel ectoria diferte. Ce libere dispetar coutra Scoustarum errorem, su cooccisio Tridentino um tandem coccotus.

Alberton est Scholasticorom, commentation, que es purpos du transcrete de lassificacions de lampa en servere en transcrete parables traditze mirabilem artelis contubarem Main Reuto Lumbardus questi, a de gran frevista de la lumbardus que est abarriza de value post illude por pued de la lumbardus de la lumbardus de la lumbardus de la lumbardus de la lumbar de la lumbar de la lumbardus de la lumbar de la lum

Liber his antique ferpentie verificiar cotemplari. Peligium in lucem primo protulti
qui grant. Dei negarit liberum arbitrium exto-cret. Peligius luculento Ecelefiz iudicadammator ell. Reukit tumen Peligius in 3 c
tillis, qui ad Peligius ilinum illum, de meno
congrat, aliam exism fraudem excogitarum
yt fali grants explicatione, ac definitione, gutia Dei penitus cuertereum. Hoca gunt Scoti

alib. a. dift.

bleb.2 dift. 17. quest. 2. 372 DE FIDE IVSTITICANTE

Az, 21q; exinde Tridentini. Nam quam pullam aliam gratia cognisionem uradant, por
ve fit virtus noftea, equalitar noper infrareas
quid aliud egit ferpose ille, qua fant de nam
exhibuit, quam ve gratic functionem viniuerlam extragatere. Corale pracedo con
este qualitar nobre inhazene e les actificant in
Christo promiti executo, boract siene vitroria è presinue temperatiquale, baise, pura infecciordia pintire, vel fante ille De coll conoritum Tesdentinam maladant bina que els
inflificacionis, esden el favo interna nofres.

le prædelimationis genta. Si que autem gratam vocatoriscan pracedi favo interna nofresle prædelimationis genta. Si que autem gratam vocatoriscan pracedi favo interna nofresle prodelimationis genta. Si que autem gratam vocatoriscan pracedi favo interna normalitar
virintem nostrons, que el Chatrasa nora ille
de factualitates, sed de mystacoillo Babylonia
poculo marits

Neteflerum videm noc loco admonete, de profundazione batalus in tanono
die Coneili Triderem, quem initio huius
disputtazionis propoliti, quo catone ininemata dicunt les qui homites infriteari
locent, religia impuntione infrite Christi
religia perentomo remissone, exclutagio,
ia se charitate que diffundatar qui illusio
baseorum per Spiritum findam qui illusio
bareat ; sur criam grastere que infritemuri,
elle tantum fattorum Des Hachents canon
Tridentimes

huius? ex vuo difette onnis. Mare quomodo

flificari fola imputatione infola peccatorum remission Num qui gratiam folam am excludere possit s' Nos a first impuratione institue ione iuftitis ecenim el nouit E Christ ero Ch ei pum fication ed

## 374 DE FIDE TVSTIFFCANTE

dixit, qua nos Deus profequiur : id ili im mani facrilegio immurando, le omirendo Apostoli verba adcharitatem nostram capa unt, sicut est virus Theologica. Apostola decharitate Del dissurare

de charitete Det disputates loca

Rom. s.

dibus nottries rem illam explicat: Chille esia mu, fue tempore protonia man tim: Commendat fuen organic to quod quan afemie personat, bis mortus fit. Num quitafrica lum hicagere de charlesse noft lum hie agere de chafteate nostra, que ligimus Deumé affirmant Teideneini, é tre Apostolum infurgunt. Commenda orga nos charicatem Deus; inquit A ici, non ven litatem viture non pollunt, qu Dei in vitutem nostram, & dininam, in charicatem nostrunte. Charins autem Illa Dei lette loquantue Pauli

eft nisi pura misericordia, & matum, quem de Ecclefia fubextincum effe voluit

intacta at propugna wina pa nicqui inium 115 vlo

dent Scoulte, Tridentini parces owiig ex indultria relicto Aquinste, et pla mum Scoti sequentus placits, internum-iam deteriora secuti, Scotum ipsum imp bitate & cossuprelis superant. Observ dum est interim, opiniones istas sue T

miftarum , fiur Spotiffarum , fuiffe tat

276 DE FIDE IVSTIPICANTE creta, antequam in Concilio Tridentino po

Reliquem est, ve differ from Theologos, & leiding in the te of mus. Ve facility constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts and the constant posts are constant posts and the constant posts and the constant pos patrum fentetts Theolog flet, quangum etiam 4 Th lesuitæ: Nom de fide format rifica (èle produnt suter scamments) fuitas, vel contradictiones, vel ablan Fidem enim informem Theo relligant, quaettine chariate & nobis aliem fi mem. Deinformi fide La habent, qualific messe in far charters ell. Histo f Reller mines vocum ; &

em effe, extholicam, 8 Juod autem huius nequir hicit Augustinum, ficit ve lie. Ogod igitus Scho fo. Quod igitur Scholathen ell ormats , hoc feluitis ell fides er Lure quidem; nam le carholicos lefuite, Ecclefiam fram carbolicum, fider am catholicum, millo mode prob oole confidunt uit quomes

in Ecclesium Dei blaschemia) sidem dæmonum, & improbotum catholicam statuant. Hoc Bellarmino czterisque Iesuitis samiliare cit. ve quan catholicam sidem deseribant, alum nobie nullam ostendant,
quan informemillam dæmonum, & repro-

e apud Pontificios inde se, ve quod nullam ad-m fides. Hzc res mait Necess enim quia fid

#### 378 DE FIDE IVETTERICANTE

oftendere possant occasionem comm em rum qui apud Pontificios invaluerunt. Na nibil altius de fide fentiunt, quan ve fiden describant que est vel historica, vel qui est fidei, & religionis externa professo. A prater illas fidei acceptiones alla eff etian ta fiducia recombit in promissionem Dei 3 remissionem peccatagem ta fiducia resumbit in promissionem Dei, se remissionem peccatarum promission sine hasitatione recipii. Ignorantia distinctionia hasias ex manisestis scriptura excepta. Pontificios in errorum Lab yrinthor deducit, ita, ve tanquam caci ambulent, se andabatarum more in tenebris dimicent. Sie enim de fice, de obiecto sidei, de graria, de instissicatione disputant, tra consuse, se renebris tose ve mirum non sie si verina ilso sugilant, qui lucem et industria sugare videntur, se de illis rebus disputate audent, qui son intelliguor. Nam sidem i gratism, instiscationem quoriodo pollunt, sur qui non habent intelligere, aut qui non intelliguore da entre disputate du sino intelliguore da entre della con intelliguore da entre della contra della contra contra della contr beneintelligete aut qui non intelligunt do-

Quom igitur dicat Bellarminus, imaproborum, & demonum fidem, vetam, refram, catholicam elle ex parts oblecti : non
elt illentio pretereundum, quod de obiecto
fides suftificantis tradit. a Obstium fate infifrance, inquit, non ell fatiglis miferkerdis,
fed emise qua renelant Dess'in forestris. Hec
ille, SI de fide loqueretur, licut elt professio
fidei, recte dixiste rederetur, sed distinctios

'a Lib. t. de instif.cap. 8.

diffication of the late of the

de fic funt quod e quifit, creda firmit sermit dine; net, que lacem rebus afferre possunt, exhorrent sestite. Bellarminus hæc de side Iudistance intelligi vult. Sie enim idem repeut : a Obiestum fale instissionen, quod hareties
restrizgant at solate promissonen misericordia
preiale, cathaliet ram late patare volunt, quanlate patar verhum Dei. Quie porius certam promissonen unsericordia sociale, non cam ad silon, quan ad prasmonium persuare consendunt. Huc ille. Loquitur semper de side iustissicante Superius et Lumbardo ostendimus, sidem quam Bellarminus iustificant
tem vocat, candenaque et demonum sidem
esse assignant esse sidem informem, sta siden
informit Bellarmino iustificant esse sidem quati
leture iustificantem vocaut, nihil esse aliud quam sidem ex puru naturalibus acquisitam.

Quam de obiecto fidei disputant I heologi distinctionam illam tractare folent,
de fide aquisto, & infusa De que re hac
sunt lohannis Scoti placita, la Cettum ill. b 13, a
quot in sobie est fidei rentitiverno recibiliam acceptationale disputationale est fidei rentitiverno recibiliam acceptationale est fidei recibiliam est provincialismo e Provincialista
fermiter credat innului articula rentiti est fidei terminatura di alteram parteno fine especiali forma
dina, non operar pourre fideo infusam, non un
cessor tim partiti an luc manda. Hare Scotia.
Quicquid espo de side infisitante ducas

Bellarminus, illud Scotus faretue prehendir credibile reuclarum in Sed plura (6 placer) profesa Sed des hæc Tridentina cettius tenera Fide, inquit, acquista es para potest homo affantira munica est acquista es para moz : Are spitur tenerales et tum, qual tracarrantes

quefica fides, softris, quaes enique niz oftendi parte obi**ec**to no reculit Vel

requiritur, quandoquidem apud Scoset teluitar, nullus est sidei formatæ va
Magitter charitatem requiri docer in sise proximum sicut teipsum. Ad soceres Theologi sidem intustim necessarieste docuerant. At sobannes Duns nodistribus assessar a posse borninem ex 18,335. is natur andoquide patu oraris, vi loquitus Beliarin afficinat idem Bellarminus dei infliticantia. Fides ergo quifita pon differina ex pi que hace il fides hocribilis dem inflificans, catholica que informir improporum

#### 382 DE FIDE IVSTIFICANTE

Cum famosas istas speculationes de ob-

iecto fidei ex puteo abyssi in Ecclesiam intulerint Scotista, à Scotistis exceptant lessites: necessarium videtur de obiecto sidei
De obieste instissicantis succincte dicere, vi inter varianfidei instissi tia hominum commente aliquid cerum e
eastis. verbo Dei teneamus. Qui obiectum sidei
lusti sicantis ponun omnia in scripturis reuslats, in co errent quod bon distingunatintes
externam sidei protessorium, de sidem instissantem. Scotus, cum de obiecto sidei agit, sidem intelligis, vi consiner sidei protess
lonem. Hec à lessissi ad sidem instissantem
ranuntur. Nos, missis contentionabus, alissantem

tanuntur. Nos milis contentionibus, alifque fidei acceptionibus, de oblecto fidei inflificantis hocloco queremus.

De abrectundei inflificantis agit. Apoficlus 4. c. al Rom Protenta, luquir serfide est
e fit per ette, quo fema fit pmifit vinius fo femas
quatuor inter te dinno vinculo concentrata
sperit. Apollolus hoc loco e tratiam, fidem
promissionem, Exponissionis siemiendinem
rel certitudinem aslutis. Propertes ex fide, vi
in per gratium. Exposides est per gestiam excitates a gratia. In quem finem excitatur fides gratis è vi sirma sit promissio. Fides ergos gratia excitatur, vem promissionem sirnata recumbat. Promissio igitur est obietum fidei instissiones propriem. Oqua sides
gratis excitatur, ve apprehendat obie-Gumlum apprehendit ante promissione (Quan-

ram quan

> goli inde Bell Arati Per 3

ti , 6 tut cian atem erat

> tur. hie qua

gian col

> ciat cell liv.

12.4

CAPVT VIII. 38;

quantum confusionem Scotistis & Icsuitis?

Proptereste side ver sit per gratiam. Etc.

go fider est per gratiam, & ex gratia, ac proinde faltum est, orque impium quod docuit

Beltarminum; a feidem ecconnectionem no grat. cisib.

firam este in potestate liberi arbitrii. 2. Est arb. 6. cap.

per gratiam, vi sinua sit praestone ergo est 15. ergo el 15. si creden nod garra (ium

b. Bellarm. ib. 1. de inf. sap. 8.

DE FIDE IVSTIFICARTE 384

recumbit in promissionem, & prointe pe missio est proprium obiefinm fider infisti-

Heb. 11. 1. Idem confe inquit Apolloh num in promi efiniat A honem

Impuration eff till in inftitiam. Non auam est, propter ipsum tantum, im-usse illi, sed esiam propter nos, qui-abitar que loco Apostolus agit de utilicano est Abraham. Vade iste

#### DE FIDE IVETIFICANTE 386

Apostolus Christi insanos istorum elam compeleat. Sicenim proponit Apostolus des que in promissone Dei hestar elle esa : hoc est manifestis Apostolu verbis e constat. At assumme sessione Dei Non corne des inquintes ses profumbione Dei Non corne des inquintes ses profumbio, se que en la conditat cerum, de profumbio, se que en la conditat cerum, de servicio des inquintes ses ses profumbio de servicio de conditat cerum, de servicio de conditat cerum de conditat cerum de servicio de conditat cerum de co vocant extitolicam, ene o odemo, modo probamus n dare glo milli erbo Dei falurem il qui hanc fequinatur madicionem: ficult t leliuter omben

antiquem fidem Catholicam immurarunt, seigusm fidem Catholicam immutarunt, os quam promissioni Des adhæremus sirvatide. De voc habemus authorem, euius irtu erakentes ducuntur; Apostolum hamus Doctoren, cuius doctrina Ecclesia sirvatir; Abrahamum habemus patrem, sem seguimur; cuius sides ab Apostolo comine laudatur, quod su promissione De son lassituacir si simula, sedroboratus sides decit gloriam De v. Exemplum parasedentium ab depostolo cardentibus omnes in proponitar. Dicant um tetuvæ; que um patrem, quem authorem seguintur pitra sides destribus de postolo cardentibus omnes in proponitar. Dicant um tetuvæ; que um patrem, quem authorem seguintur pitra sides destribus de postolo cardentibus omnes in proponitar. Dicant um tetuvæ; que um patrem, quem authorem seguintur pitra sides de postolo cardentibus omnes in proponitar untapere inculcant seguintur pitra sides de postolo cardentibus omnes in proponitar untapere inculcant seguintur pitra protesistante sides de protesistante sides de postolo cardentibus omnes in protesistante de postolo cardentibus omnes in protesistante sides de postolo cardentibus de postolo carde e protesificae fiduciam, neb addidem, jed d prakumptionem pertinere docent. In anc cachiteminho D a a todicio abitchia ar, qui veritatem tum flaguiolavira le retiere polle sperant. Contendant Jesuita de cre polle sperant. Contendant Jesuita dines importas, in quibus unlla cit incurrent. Alle vera fanctze Ecclesse mem contendit Cardinalis Bestarminus.

Lontendit Cardinalis Bestarminus.

Londocuto Ponesicum scelera, & stagicia apadere. quin idem Ponesica fir lapia. ous, angularis, pretioliu, in fund adsturab Elais prophets predictu stendam hae in Cuassavai l

Perfut 10 It de firmne Pansifi

DE FIDE IVSTITICANTE 388

minus Ecclefiam fuam longe aliter infliente. Si quis, inquit, voluerit voluntatem am facers cognosces de doitrine, errum à DEO sit : m og à meipso loquer. Que à senespse legatem. Ib riam propriam que o non est. ant, fanctimien otur : V offunc? re

Wh.7. 17.

Hzc nobis necessaria videbantur admonots. Ifti quidem lophilmaris fuis quid d'agunt, quam vi lidem inflificanteus è lium ocula ablcondant, & connertant m hillorieim , in requitem . In information in information in the information fides. Albert in in fide Scottler and the information fides. m in fide Scotifiarum, & left o lit etiam in fide den

ropheris, ab Apottolis, ab Inigert la ab iplis denique aduertari

CAPVE VIII.

inuicte veriente vis apparent, à corcto illo, & si veriente extorto Belletmini testimonio, que d'inperius positimes, tandem concludamus, a Proper mercendarem proprie institute, a Lib.5.des
de proper mercendarem proprie institute, a Lib.5.des
de proper mercendarem proprie institute, a Lib.5.des
de proper mercendarem proprie institute, a lib.5.des
institutes de la libratione de

## QVARTAE CONtronerjie

PARS PRIMA

#### DE GRATIA INH RENTE

THEFES PONTIFICIAL

ed diums equalicas, manine propolita Arr quidam, crebis est que ambarant e de velus al 2 omnos lelos est nder quidam, & lus, que animerum pefereru sulei omnes deles pefafa, animes pulchrieres, e plendelieres reddis. Carechilmus Concil. Trid. eractet. de lacram, baptilmi. Theologerum commună fenentia cit, gratiam

abitum (ipervas webin), à Des nabe infujum anima exercatio, de perfector, adquestofa aniguado aconsaredano. Bellarin.lib.s

erne fi gratie in fificante à verture un Theologica distibus diffinques et us, sur e Consilium Triden-

tistem reprebendi poffet: gratia ergo iustificans non distingueur ab babien ebaritatis. Bell.ibid.c.6. Petell bome worldum reconciliatus per opera pu-nicentia impetrare, de mereri ex congruo gratiam iustificationis. Bellar de instinc. lib.ç.c.22.

IN questione de gratia Dei, Poptificii varia-tarem, per inharentiam funcionturbant, contra quam nobis hocloco certandum est. Questio hec de gratia inflificacionis, ve gra-uistima est, ita cognitione notra dignissima; vade maximam tractatio hare secum adferei veilitatem, de fractum. Es ea entire contabia para forta esticianistamas Populistos e enti-

veillestem, de fractem. Ex ea entar control of sont es selle arque ex hor parificato e sono infectos esse, arque ex hor parificato a corrupto, alios errores facile produzisse. Pelagiani veteres, de quicumque es ora gratia, vel excogitarunt, vel ab aliis inue inferpiunt; in co maxime peccarunt; or resectiv scripturis, aliam huius verbi acces nem amplectuntur, quam facra literar didere. Nem Palagius gratiam quidem dicabat; sed intelligebat liberum arbitus de gratiam illam e quam huminem acce putabat, in creatione, Hodemque modo denvini gratiam. D v 1 predicant. Contrar ab instrumenta accepitam arbitus putabat, in creatione, Hodemque modo denvini gratiam.

gratum, ientem

gratum facit, gratis datam docent effedont inpernaturale, abique vilo debito collain præcipue ad aliorum falutem: de hacara no est quæstio internos. Gratiam auton s tum facientem dicunt elle e habituale to permun um per mo

AS 425 83

utie idiomatu fefellit incautos hoof the learnest seeks. Nam figure relicates the learnest seeks. Nam figure relicates the learnest seeks seeks to the learnest seeks

Hzc eft gratia De r, cuius fana doctris in Ecclesia conservata fuit. & per successiones tradita. & celebrata. donce Scholashiones tradita. & celebrata. donce Scholashiones tradita. & celebrata. donce Scholashiones tradita. Tunte enim inimiena humani genera, dormienobus hominibus venit. & taperseminauit a zanis in unado tritici. & abstract la la capata postquata cadites altroris in frate culorum opinionibus egerum. maxime apparuerum in Concilio Tridentino Dominus autem mellis luo tempore menda-but melloribus luis, yt es in falciculos colliavad combutendum. Nec potuerunt Tri entini manifestius à Cristiano ad Pels-um trassure, quam ve hanc faluberriman trina corrumperent. Religio enim Chr Evangelio, ve metici fundamencom fiz-e politus, confingunt gratium, qua falus tiuft ficamur, effe qualitatem anime in herentem, antine nicorem, habitum inhieremem, habitum iftum dienot, per prapara-tiones, & dispolitiones nuitras acquiri posses ficus externa philosophia docet per multas dispolitiones habits taudem acquiris Johan. ens, quem lequirme Tridentina & mones, en illas del politiones, dependantio nes per uté posse en puris naturalibus en prostare, ratia ex merito congrui comunicerur. gos quos tuno

Tride
riò ell
eleliar
gratis
ne fau
charit
Chril

ritas ex T Con

Pinemale demination in the property in the pro

cum deb non

imp ftre

9

Tridentina principia deserenda sibi necessariò este, indicabunt. Questio igitur inter Ecelesiam Catholicam, & Pontificios est; vtrum,
gratia Dei qua intrificamut, sit misericordia, sine fauor Dei tentum, & supereminens illa Dei
charitas, qua nos precatores dilexir Deus in
Christo, sicul semper docuit Ecclesia Catholica; an vero habitus, inhartens nobis, vel charitas nostra, & nicor, & splendesanima, sicul
ex Theologorum nous commentis doces
Concilium Tridentinum,

#### CAPVILI

# E Scripture probatus gratia Dei.

PRimo, ve infiresti noferratio postular, exfacta scriptura gratiam, segratia cognisionem queremus. Deinde ad huncivelum iapidem reliqua examinabignus. Liqui operatio,
inquit Apostolus, surser aus imparatur ce gratia, sedez debite: et vua qui aus operatur, sederate
in sum; qui assissa i impara, imparatur fider sus
presufitia quo soco Apostolus docet, meritura
cum fide, se gratia, consistere non posse, nam
merces que ex merito debetur, qui dest nis
debitumo at merces illa ex debito, vel merto,
non est ex gratia, quia ei qui non operatur, sed
ciedir in eum qui rustificar impium, fides sia
imputatur pro institu, atquesta gratia demostratur. Itaque in justificatione impii, fides
se gratia Dei sola commendatur nobis. Simerect, se debitum, se meritum hoc de congruo,

cum gratia confiftere non potell, quomodo poterit hæc graria elle babitus inharens ? habieus, ex operationibus confurgit, operationes excludit : quia es qui non o turs merces imputatures gratis. Nec fu distinctio habitus, in infulum, te sequ nam quemuis Tridentini infulum b blium agueliant, perrinaciter tamen conclusionem retinem, hunz habien ex mi til præparationibus, & dispositionibus hab Arque its hune habitum explicas Scorgi nique eum lequintur, venibil plane differe le habitu acquilito. Et ratio manifelta con uncit: nam li habitite hie per dispositione & praparationes noltras habetur, quomo differrab habitu acquiliter as omnes Tride tini in co confentiunt, quod per dispositione de preparationes natitus acquiri polit. Frusiles initur namen infuli habitus retinetus, quò Pelagianilmus concedius, incautismon apparetat. Impius iuliificatur ex gania, mon operans, led cantum credens in eum, qui iuliificat impium: no ergo ex habituinh zrente. Quando implus iuftificatur, ecer impio fir pius per granam; oftendunt nobis Tridentini, quis rabitus aut nicor inherent impio, quem fi ne mo mortaliù oltendere pollir, quid elt quod non cedant virtuti, nam in ultificatione impii omne debrum, ac proinde omne meritii. omnes præparationes nolfrag pinne nobis in-nærens excludir Apostolus, vi gratism solam labiliat.

Dein-

Deinde lie etis docet Apostolus: Propteres Rom 4. 16.
de: ve sit per gratiam, ve sirma su promissio vnise simusi. Habitus ille inherens, intelligielle in chatitate nostra, arque in operia At Apostolus diant: Propterea ex side, Ac Apollous.

per gestiam. Ergo in musical per gestiam. Ergo in musical aperibon, des & gratia fistation political in sufficient case qualitate noften. In sufficient case qualitate noften, and appear fiunt, the case of the h fuer habitate notes harres funt, in harrente qualitate notes band opere funt, in harren feneral Aulus gestie. Neque opere quem feneral Aulus gestie. Neque opere que funt fine gestia del note gestiam que la funt fine gestia del note gestiam De au (lifeatur improve coram De au (lifeatur improve coram De mus, que salvificatur impiat coram la quam sa virtute nobie inhartente elle a Apollolus. Ac prainde electio Dei grut que ex folo Dei beneplacito contifir. tur electio gratie, Romer e. 3. 1030 ante, in quit e falle et freuntem elega homines ad fi dem, schaintem. Quod li gratia hec lit habitus nobis inherens, iam electro, se predefinatio erit fecundum qualitates nostras ione rentes lingi amahema Trideorioum licer A postolo refuramus egratia ob fecundum quan Dem eligit se predefinat homines ad a landorioum pomo es ad a landorioum eligit se predefinat homines ad a landorioum pomo es ad a landorioum eligit se predefinat homines ad a la landorioum eligit se predefinat homines ad a la landorioum eligit se predefinat homines ad fination eligit se predefination e Dens eligit, & prædettinus homines ad fider k lalutemælt igitur milericordis, & fauor D tantummodo

A postolus etis sie disputere Quoc si per gracit, Aon. 11.16.

Si am ex operibus, disquius eratia sant no cir gracite.

Si ex operitus sam es ex gratia, este quin opus sante.

Si pus, hec Apostolus. Quint erge respondabus.

Resulte, it que extrané si coolligat Quod si p gra
in, sam no ex habitabus imberentibus, success.

Dd 12 liquo

398

liquo anime nitore habituali ; alioqui gratiam non efigratia, nam dilputar de gratia el Cionis, que, ficar excludir opus noftrus omne noble inherens. Acque ve insell mus, gratism Dei elle quiddan extra nus n nostris habitibus au virunibus licum n nottris nabitibus au virtuibus irum. A catiolus gratium Dei in propolito Dei tecor itam, arque inde nobis prodeumem offen itam, arque inde nobis prodeumem offen itam, arque inde nobis prodeumem offen itam, arque inde note et entro diciture lectricate. Rom. 4, 5, itam de etetro diciture lectricate. Rom. in 3, ita predefitatio diciturate et entro gratie, quit, predefitatione me mett vocatio, et vocatione inflibence, et fincatione glarificacio. Historia Augulium officiale, plesitudinem Christ in Ecotic me elluentem, quit ex plesitudine ellus omne elluentem. repimus, & gratiani pro gratia quid ette programa gratia predefinacionis. etta vocationia , ett gratia ez mifericord et tahrummodo : pro qua, di ve qua eff t des, pro fide inflicació, hos de grana procesia, pro inflincacione fandimento, exten loc ell grana pro om glorificacio, id eff. gracia pro gracia, nam vitten stresson gratism elle , & gratuitum Dei donum docet Apottolus Rom 6 25 fti-pendium, inquit, peresti et mossarvitare terna est zazirpa Bis, id est, donum Delgra-tultum. Hae autem gratin, que datus lecundum propolitum, & electionem, que datus r prædeftinstionem, per vocationem, p las, per inftificationem : pum quit fin ext

216.3.40 tu

istimabie este qualitatem pobis inheren-m't num cligimur per qualitatem nobis in-stentem: num prædestinamur per qualita-minherentem; num vocamur per qualita-

obisionerencem?

Ilem verd veritas contes es iis fecip
cia a que charitatem. Det nobis un
lant Nam ficut docet Apoltolus? Ch
a effeta cit es cardiba unfra ar. Spira

ramur, si Tridentini pacem hancapud Deurs spuenice non possint. Vbi enim est incersita do gratia & institute, par erga Deum effe no porest: Ar quum institucari habeamus pacen ergs Deum, & adium ad hane gratiam in qua erge Deum, & aditum ad hane gratiam in qua flamus; quod docer Apoltolus: operibus ad-tem fais, & inhotenti qualitate, & habitudi fuo nitore inflificati, incerti femper fint de gratia,& paccerga Deum, quod fatentur Tri-dentinis num quod aliud euidentius, aut illu-firius argumentii produci potell, quam hos. quo veritas, se fapientia, se finis fuis, arque etiam ab inimicia fuis iustificatur. Grana di-nina certa est, que pacem apad Deum prefut, gratia Traentina incorta est, nec pacem erga Deum prestare porest, non est ergo hac Da gratia. Quod sultificemur, quod pacem habeanus, quod sutthicemus, quod pacem habeanus, quod giuriemus fah spe glorie, quod gloriemus in afflictionibus, sotum hos elt ex grates. Deside progradius Appitolus; fi quis chim quaras, vade sis hec cans gra-sla? Respondes Apoltolus, ex charitate Doi Nam charitas Des effusa est in cordibus nofiris per Spericum landam, qui datus est no-bis. Non est ergo en nubis, sed à Deu, non ex inhaventi qualitate noltra, sed excessis cha-

As dicunt Tridentini, charitatem illam Dei, quam docet Apostolus essulum esse in cordibus nosicis, esse gratiam & charicarem nobis inherentem, que nos diligium Deum. Sie docet Concilium Trident, sub prens ana-

ritate Dei.

hema-

tur.

me

A CAN IL hematis, fest 6. Apostoli igitur verba lunt seste, cav. 11. thematis, fest 6. Apostoli igitur verba lunt soft securatus ex outends. Charitas Dei estala est, control verby verb verba hane gratism. Ac prostores recipients hane gratism. Ac prostores recipients hane gratism. Ac prostores, tanquam merces redding, sed provoluntate, se ad mensuram donantis estandistur. Charitas ergo haze Dei est, non ogstra inharens and eastm min. Dens sommendar charitatem meam, sed commundatem mendar charitatem meam, sed commundatem Deus nobis, inquis Apostolus, charitatem

Charitas etgo hac Dei diffite elein cordibus nofitis. Dispersional pur nofitis. Quese in cordibus nofitis. Dispersional pur in Pfalmis. There's grasses labit state.

Que verba de Chaifto prolata fisina, laci que de Capite in factipulla, dicantur, ad-membra tomannicato gratia. Est tas fit membra tomannicato gratia. Est tas que gratia estala in labita nofitis, de gratia estala in labita nofitis, de gratia estala in labita nofitis ad condibus nofitis ed credendum, in labita nofitis ad conditus. In cordibus nofitis ed credendum, in labita nofitis ad conditus confisses, deinde in labita. A corde finite ad labita, a labita, Gratia primum official conditus estas, deinde in labita. A corde fluit ad labita, a tope ad omnes corporis administrate potentias. Totus erim homo, de nime que finit in homone fusuiter Decofinite que funt amais achee gratia locum (edemique funta materieria in corde hominia estua. Prime sit quod fapiens aits con japienta capita. Prime sit quod fapiens aits con japienta capita.

DEGRATIA 402

dier os eius, & labiis eius addet gratiam. Itaque graria eft in ore, & in labite, fed qu procedit à corde, in corde à Decell Hacel virtus illa, que mutar cor nostrum, id est cor durum. Nam quod nostrum est cor, du rum est. Sed hec virtus Dei cor nostrum du rum mutat, de potentia lua empilit ; ante-quam Deus hanc graciam effundat, cor no-firum durum est. Sed gracia effusa in cordibus nostris , ex duris carnea , & iam mollica reddit. Itaque cor mollirum iam nostrum et-iam est. Sed virtus illa, qua mollitur cor, noftra non est , habitus noster inhærens non eft De hae virtue contendimus cum Triden-

Hac ausem virtus optime describitur hoe luco ab Apostolo. Docer enim vude strouz-nam-het vhist per quam denique potentia, aux operationem sit, atque operatur in no-bie i Si quarta unde sit est à Deo quia cha-ritas Deiessus, est in cordibus nostris. Si quaras, que nam fit? fic illam explicat Apoltolus: sommendat Deus fuam charitatem ergs nos, quod quomadhue peccatores effemus Christus pro nobis mottuus eft grata argo illa, quam Deus nobis commendat, eft virtus Christi crucifixi de pro nobis paccasoribus mortui. Si queras visitis felsin cordibus poftris in quibus Dei charitaseffulacik. Si q atque operetur in nobie relponito e rerbis, per Spiritum landrum, qui de

nec co nifit tione

mare

Creating Courses

fplen

grato Chri

cum

pecc habe

gitu ditu

nun

na

Capelli.

bis. His ergo ell charitas Dei, virtus Christi, operatio Spiritus Sancti, nihil bic meum inuenio, nisi cor, in quod estusa est hac gratia. Sed nes cor meum recipero potesi hanc gratiam, nisi a Deo mutatum, imo verò, & noua ereatione denno creatum ac proindead illum clamare non cessobo, cum Prophetascer mundam ereatione Desc. de Spiritum reitam unous seroforibus muis. Iam ergo ybi est nitor ille, & follogo dos seros s

fplendor, fcilicer, animz inharens, & Deo no

no

rdi

n etnonon len-

hoc

viã ne

ni-

gratos & iustos reddens? gratis becest virtus.
Christi pro nobis peccatoribus mortui, que cum merito de congruo stare non potest, quia peccator nondum reconsiliarus Deo, nitil habet intra se, quo Deum placare possit, do

nance intrate, quo tredit prices processor les constantes. Fons inches pratize extra est, à Des. Sedes in qua est un ditur intra est. cor nostrum, iam nouum, iam denouo creatum; vis operans, que tantum ho.

denouo creatum; vis operans, que tantum bas numin cordibus noltris operatur, est operatio Spiritus Sancii. Ergo nec virtus noltra est, nec qualitus noltra, non opus nostrum, non operatio nostra nihil nostrum dicere possumus, nisi cos, cor ducum es nasura: cor de nomo creatum, es gratia. Non que to hoc loco de voluntatis libero arbitrio. Sejo melibere voluntatis libero cordi servicibar, suce quum de nono creato cordi sententa. Voluntas libera volunta qui equi di volunta. Hoc vum mini castanti est, liberatum me ex miseria mea, ac inclusione est, liberatum me ex miseria mea, ac inclusione est. Il possum per gratiam. Hanc autem gratiam. De di sucon possum per gratiam.

#### DIGRATIA

non effe virturem mihi inharentem, fed vir- anathe sutem Christi pro me peccatore motruo. I certo persualus sum, omnes Teidentmos di bolos hanc milit fidem empete non pol Hec monut ex occasione buins loci à Fridentinis improbe in alienum fensum de torti

ridentini ergo, qui charitatem hanc Dei, in charitatem noltram convergent contra diferes Apostoli verba, ranquam ceci in fran perniciem runt. Christus enim morquus est pro nobis peccatoribus, infermis, impus, ini-micis fuis. Vbi tunc erat nicor ille anime inbezens, quum nos peccatores fuimus, infirmi. nullas vires habentes, impli, inimici ? Vbi nam gentium suncerat gratis illa Trideutina , in-harens illa virtus? Certeiplorum confessione nondum erat. Ar graua Dei sunc erat illustris, de per nostram estam miseriam illustrior : per gratiam estim liberati sumus ab hac miseria. Num quis cam vecors repertus est, aut forte in posterum reperietor, qui dices nos libera-tos este ex miseria nostra, ex peccatorum feruitute, & iugo Diaboli per aliquam no-bis inharentem qualitatem, auf nitorem bis inherentom qualitatem, aut nitorem internum? furiosos esse constabit qui its docuerint. Expedient ergo se Tridentini: & dicant; quomodo gratia qua influcamor, qua liberamor a miseria, sit virtus nobis inha-rent; vir non citan virture nostra liberemur. peccaris & mileria. Vel fi hac expedite non possine cedanemanifesta variati, & contra

liberat à char tatem quam mortu

tell ter ritate gladie hære

anathema Tridentinum dicane, gratiam qua iberamur à peccatic nothris, semiferia, effe à charitate Dei taurammodo. Quia chariposse, la charitate Dei taurammodo. Quia chari-posse, tatem suam Deus commendat nobis, quod Fri- quam effemus pecemores, Christus pranable

de

Dei radi-

nb rmi. nam

, inrone

eraam

mortuus eft. Hise oft ille charites Christi, à que nihi potest leparare credentes. Quisnos separabit à cha-ritate Christi à an tribulation an angustia? an fa-must du muditat : an peritulum au perfecusion an gladius ? cerem fum, quad income more, neque vita, negre Angeli, veque reinciparus, neque vertures, nego inflantia, neque farire, neque fureicule, angue alti-tudo, neque profundum, veque exeatura alta, poverit vue feparare è charitate Dei, qua eft in Shrifto Lefu o recolant Tridenti-Domins nofire. Ex horlisto recolant Tridenti-ni lpem leam, de graviam quam lectaneur in charitate ins, vr purant iti fitam, que ita est mutabilis, incerra nutan sque, ve inforum confessionembil illa incercius esse possit. Hino est, quod de incertitudine salutis disputare soleunt, quia relista chamme Dei, à qua nulla creatura credentes separare potest inherent in figmento luo, quod iplos adiu-unte non putett. Milerem graciam Triden-tinam ab nominibus ottofis inmiliter conficesm, & fabricatam, que enltores fuor non feruare, no fanare possit, sed incertos, dubios, anxis conscientie stimulis vezatos dimitticationes illa gratia, que uec salutem promittere, nec pacem conficentin prestare po

Bellarmini responsam dilaitur, & gra-

a lib.z.de Grat. & lib. arbit.cap.7. B Ellarminus, ne nihil dixisse videatur, to sponsionem excogitat solo nihilo seutorem. Nam sie air: « Drus dischu medi nes dibiti, vinamedo, vi simmi insti, aliamedo, qui a siemes insti, di sandi. Hac ille: sed nihil ad propositum. Non enim negamus. Deum sandios suos diligere; quia quos semel disexis. semper disigit. Quan disexis san, qui sans in mando, vio ad sieme disexis eos. Sed omnia controuersia est, de priore modo, quo Deus nos disigit. Vriusti, & sancti simus. Nam hac est illa gratia institucationis, qua quia prior est charitate nostra. Causa charitatis nostra, cette hac est gratia, qua nos prior disexis Deus, non potest esse vitationis.

loh.13.1.

b Bellerm.

Sed attendite artificium Sophille. à Charie at que in nobisel, inquit, quant efficient, ét obietium off benevolentes Dei, ve effection, est illaposteriur, ve obiedum est prior. Nelcio quid nout monstri semper parturiant I eluite. Ve probet, charitatem mostram esse aliquo modo priore charitate Dei, ingit horrendum sigmentum e charitatem nostram esse obiedum charitatis diuine; atq; ve est obiedum, ita esse priorem. Atque ita Sophistica Bellarmini plane eneruat Theologiam Iohannia Apostoli. Nam si charitas nostra est obiedum charitatis Dei, acprosoproduced similar produced tento con the control of the control of

tum ne d erto liun

QUA Pro

ā

proinde prior; fetellit nos Iohannes, quum docer; in heceffetharnatem, non quod nos delexefed quod ipfe dilocerit nos, & miferis finas form, vi del profitario propettati nostro.

Ergo obiectum charitaris duninz, non erat
nostra charitas, sed nostra miseria. Et ne quis
previlam charitarem nostram iactare possit,
idem lonames docet, esse causam antecedentem charitam nostra. Nos inquis, diligimus
cum, quonam ipse priot disexicnos. Quis in
cam perspicuis scripturz verbis, tantam Sophistarum audaciam secendam putet?

Deinde in apertum Pelagianismum ista erumpunt. Nam obiectum, vi loquitum Scholes, est mouens, non motum. Si ergo charitas
nostra sit obiectum statutatis diume; non
mouetura charitate Dei, sed mouet illam. Et
nutd est hocsitis quod docuit Pelaguis, esse a

eum. dili

julti Aifi. ra.&

atia VIE

ou

m

quid ell hoc, nisi quod docuir Pelagius, esse a 

donum Dei supernaturale agnoscant. Quid vero resert, sidei ne premiz, an charitras przuisz opinionem induxerus nisi quod mollius videantur pereste, qui side, quam qui à charitate przuisa Desamorem excitatum statuunt.

Porro Bellarminus contradicentia loquitur, & impossibilia inter le contangit. Nam quum docest, charnatem notham effe dont. Dei supernaturale, fine debito e dem de idem affirmer, charitarem noltram effe obiectum dinine charitatis quis hec pugnantia compo-nett fidonum est inpernaturale, iam Deus donauir. Acomnia Del dona, ex beneuolentis Dei pronenium. Iraque Deus prius dilexit eos, quibus hoc donum dedir. Ar li obiectum dicas, id eff, quocung; modo ante charitatem Dei; iam charitas Dei non donaust nobis cha-ritasem nostram Quia ex hoc figmento charitas nostra erat antroquema Deo donara nobis esset. Arq; ita dicendum forer; chariras nostra obiectum charitatis diuina monuit Deum, ve donaret nobis charitatem nostram. Quis hanc ablurditatem aut dicere, aut intellige e poteft Acnecessario sie dicendum erates Bestarmini sententia. Hocest latibulum tenebraramin o infanos homines Tridétina infaniens fapien-tia inducir. Sed via vertitata perfeicas est, se ila lustris, à Iohanne Apostolo premonstrata; gratiam Dei, in misericordia fitam elle, non in charitate nolfra, sed in charitate Dei, qua nos prior dilexit.

De mines bients Christ paret. tionis firmu feript tio in peribri i

radie fides juftif nobi quan ptus polt ribu vele den cari, Quid itet mol

Nam lona dem tum

npo-Jeu lenexit tum tem

chaari-

ftra , YI anc eft ini ba

De gratia Dei ita disputanta duer farii, ve hominea in admirationem sui rapti, at que superbientes, gratians intia se querant. Interim Christus, veluti toras exclusia, susquam apparet. Nos autem a diumis siceris instituti, gratiam. Dei in Christo querimus. Piedestinationis gratiam Christoest, in quo nos predestinante. Hanc gratiam in Dei insfericordis scripture constituunt, in qua remanifestanda, vel propositum gratie aperitur, vel imputatio institue Christi docetur, vel pretium redeprionis nostre in sanguine Christi demonstratut, vel solius sides insfirectio, exclusio. fratur, vel folius fidei inflificatio, excluis operibus, flatuitur. Periflos modos gracia Dei
illustratur in scripturis. Quocunque autem
modo pateirat, gratia semper in Dei miscricordia, se seceptatione ponitus, non in habitibus nostris.

Quacuor funt ordinata ad nos in liac perrudiendos luftificatio grava, fanguis Christi, fides. Quaruor hec ita in feripturis ordinature infilificationem Christi fanguis meruir, gratia nobit donat, fides upprehendit. Nec quicquam præterea nostrum in hoo negotio fertiptura admitri patitur. Nem Gharitas nostra post institucacionem accedit cum fanctis openibus. Sed ve impius instificerur coram. Deo, nihil est quod hane gratiam vel mereri possir, vel excipete e prater languinem Christi, & fidem nostram. Deinide Apostolus regno peccari, & mortis, regnum gratia opponit. Num regnom describit Apostolus vitantis nostras regnum describit Apoltolus virentis noltras

Rom. 5.11.

ant habitus alicuius inhærentis nobis? Phi actum est peccatum superabundanis gratis, et quendamodam regnaueras peccatum in mortem, ita, inquit, gratis regnares par infusium in vitam areras. Quenam est illa gratia, que superabundanis, quum austa essent peccata nostes è miseri Pótis i hauegratizm, vel non possunc, vel nolunt intelligere. Gratia hæc, que super omnia peccata nostre abundanis, que regnat per institiam in vitam eternam, nihil nostrum est, non virtus, non babitus noster, sed misericordia, se gratuita acceptatio Dei se fauor Dei tantummodo, qui institiam Christi nobis etedentibus imputanis, quam propteres vocat Apostolita institiam Dei, per indem lesa Christi, in omnes, se super omnes credentes.

Hæc igitur gratiz explicatio ad salueem

Hzc igitur gratiz explicatio ad salutem nostram conficiendam tanto sacratum liberarum conficiendam tanto sacratum liberarum confensu statuirur; tot, ac tanta sert se cum salutis mysteria, de Christi pretioso illo sanguine, de przedestinatione, de vocatione, de side, de instructione (quz omnia è gratize Thesauto prodeunt, in coque recondita sertuantur) vequi hunc sapidem loco suo mouere ausus sueric, vninersam falutis nostra sertuantur) vequi hunc sapidem loco suo mouere ausus sueric, vninersam falutis nostra sertuantur. Vaque hzc vintus su potentia Dei in scripturis sun loquentis, tanta suce, se splendore, ipsorum etiam nonnunquam Pontificiorum oculos perstringet, vt vel inuitos in admirationem trahat, se ab

errore

error

dum gren

cet :

fed ex

pllan

tifici

rem

AtP

èleé vel :

ferry

fum lebe

ario

bro

lial

ris F

ghi

err

que

not

leg

ternă.

auit,

i Pá l nomnia

pec-

n vi-

reus,

gra-

mo ibus

olus nes.

tem libe

t fe

ille

ine, atiæ

fer-

uc-

troulis

Eys Lis,

00-

910

errore etiam aliquando liberer; Quemadmodum Albertum Pigghium perffrinxerat, qui grernum Pontificium excuffit. Sic enim docet : a Gratia acceptionem variam, non è Scholis, a lib. q. dalib. fed ex dininu feripeuru peramu , quandoquidem in illiu fere imaginantur gratiam Del, qualitatem ali-quam increatam anuna nostra à Deo, veleandem cum charitaris habitu, vel diftinctam ab eadem Que emmentitia vainersa existimo, net ex scripturu Bam authoritatem babere. Hzeille. Dicune Porificii Pigghiam, alioqui Catholicum do Storem, feductum ex lectione librorum Caluini. At Pigghiusiple teftatur, fe fententiam fuam electione feripturarum hauliffe & Caluinum, vel aduerfariorum tefimonio beatum, cuibs feripta tantum cum facris feriproris confenfum retinent, ve quod Pontificius Doctor celeberrimus faretur le ex Sacra fcriptura le-Cione habuiffe, id alii Pontificii, lectioni librorum Caluini tribuant. Profecto nifi Scholiafticorum fententia cum manifestis scripturis pugnaffer, nunquam illam deferuiffer P gghius. Sacrarum ergo feripeurarum virrute ab errore Scholafticorum retractus eft Pigghius, que & Cardinalem Bellarminum retrahere poffent. li eas fincere, animo veritatis studiolo legere, & tractare voluiffet.

CAPVT

De Opere operato.

V s femelàgratiz cognitione exciderut, pracipites ruunt, nec vbi fifterepoffint, inuc-

inueniunt. Arque hinc est, quod Pontificii gratiam sacramentis & alsis institutionibus alligatam somniant, ita, venec side, nec bono
aliquo motu opus se, quando quidem ex ipso,
ve lo quanture, opere operato, gratiam consequi possine. Hac est gratia Pontificia. Et
ne quis nos iniuriam sets bonis viris fecisse
existimer, hoc loco Pontificiorum sententiam de opere operato, quanta possimus
breuitate aperiemus. Hac enim sententia, & Pontificiorum prodir supersitiosam
vanitatem, & gratiam Dei vehementer obscurat.

1110

tot

Bie

Dic

nu

de

gr

Mart. Chemnicius è Scholasticis ostendit, opinionem operis operati este, ve lacramenta dicancur conterre gratiam ex opere operato, etiams in suscipiente non sit bonus interior motus; modo non ponaturobes. Hanc peregrinam, a inconditam sententiam Scholiasticorum sussedencer ex Gabriele, qui omnium sententiariorum disputationes ex opiniones in voum collegit : ex Petro Paludes Marsilio, Alberto, Mensingero.

Exclamat Bellarminus, falsam esse hanc

expolitionem operis operati, Scholasticis injuriam sieri, miserum Chemnicium Scholasticos non potuisse intelligero. Hac Bellarminus magno strepitu agit, neque tamen
recedit ipse ab hac sententia. O miseram
conditionem corum, qui verstarem oppu-

gnant. Pudet erroris, quem tamen mordicus retinent; nec abilcium hypocritz fententism,

Bellarm. a lib.2 de facram. tentiam , quam damnandam iudicant.

us alli. : bono

riplo, n con-

fecific entenfumus

nteniolam r ob-

ndit, men-

peraintelanc ho-

10-

0-

des

inc

n-

d-n n

1-

Gabrielem citat Chemnicius sic docentem. A Prator exhibitiumem signi soru exhibiti, neu requirur senu matu interne in suscipiente. Responder Bellarminus corrupte citari Gabrielem; nam mos subiungit; quo mottu de congruo, sel condigno mereatur gratiam: non igitur Gabriel excludir morum internum, disponentem ad gratiam; sed merinum, disponentem ad gratiam; sed merinum gratiz. Hue Bellarminus. Respondemus: ipium hunc motum disponentem; ex Biele, & Scholasticus, ae proinde ex Fontificiorum sententia; esse motum meritorium gratiz. Itaque sine causa reprehenditur Cheminicus. Se vana est respondo Bellarmini Nam quum motum internum, disponeus ad gratiam se meritorius; idem diese Bellarminus, ae si respondisser; Bielem non excludere motum meritorium, sed motum meritorium.

lam vero, motum hunc disponentem ad gratiam, essementem gratia de congruo, proximis verbis spettur Bellacminus; sic ensim b de Sacram. substitute de congras, sel atiam augumitum gratia de condigne si se asture e chavitate protedés, samé dis est esta que datur eb disposentation que datur es disposentation que datur es disposentation que datur es vi sacrament. Hac ille, Sequamur paulasper istum per tenebras istas, tanqua Carú Italium, famú atq; sammas ciaculam é, ve in tele bris latere posset. Onz sia est, au popere operato bonus intern motus aliquis à Gabriele starua.

a dift.1 91.3.

Ec 2

tur:

tur; non bonus motus internus disponens ad gratiam, fed mentorius gratiz excludime, inquit, Bellarminus. At morus ille disponens, eft eriam meritorius, inquitide Bellerminus; Lutherani tardiores, non possunt illas tam profundas abstreditures intelligeres nec tam pugnancia inter le componere. Sed videamus Romanum ingeniem quamus ista disposicio potest esse meritoria de congruo. & condigno tamenalis efferatis, que datur per motum disponentem meritarium, alia quie datur ex vi lacrementi. As vera Christi gratia van est arqueendem, non alia, asque alia. Nonenim aliam granism docer Ecclefia dari extra facramenta dism'in facramentis, fed vna eft Dei gratia, non alia, ab codem Christo, fine cum factamentis, fine fine factamentis donaque in omnibus luis. Sed commencitis Antichristigratia, est alia arque alia. Verumramen probare non porelt, aliam elle grariam hoius dispositionis aliam facramenti. Quid hoc ad Chemnicium, qui hocloco non de disposicionibus, sed de lacramentis loquitur. Probat Chemnicius, in lacramentorum receptione, ex Pontificiorum lententis, opus operatum faris elfe, fine bono moto interno. Respondet Bellarminus gratiam illam, que eft ex merito de congruo non fine bono motu effe, fed gratiam, ex vi facramenti conferri quidem fine bono motu mentisinterno. Et quid aliud

Here fund the first to the firs

100

. 4.

tam)

mus

idinotur

ine ine ine ins, ins ad

o-

e,

m

40-14

cat, quod Chemnicius conrendit, à Scholiasticis docurit Deinde (nisi forte mileti sci-lices Lucherani non possina intelligere pro-funditaria Sarhana in Iciuitis sese efferentis) omnis honus motus in opercoperato exclu-ditor, quia omnis meritorius motus excludi-tur. Nam nullus est apud Pontificios motus bonus qui non fit meritorius; quim etiam motum aliquem non bonum faciant meritorium. Quod ez Bellarmino fie probamus. Homo nondum reconciliatus nodum habet bonum motum mentis at homo nondum reconciliatus mereri poffet: lequitus ergo aliquem ciliatus meren poller: lequitur ergo aliquem motum non bonum este incritarium. Propositio vera est ex Apostoloi quia nondum recoeiliatus, hoc est impius nihil boni cogitare portest. Assumptio est Bellermini, sicentim docet: 2 Car.3. 5. 2 porest bomo nondum reconciliatus per opera para lib. 5. doinnitentia impatrare, er socreri en congruo gratiam infisicarionii. lam, si motus non bonus meritorius sit, omnus bonus motus meritorius erit.
Qui ergo docent, in opera operato nullum motum maritorium requiri, docent certe nul-

tum bonum motum requiri.

Quod fi hac fententia Pontificiis non placeat, quare non dilette fefe exprimunt? dicant spathema omnibus docentibus, in opere operato, ad gestiam confequendam, non requiri bonum motum mentis. Hoc enim dicunt, imo contrarium habet Concilium Trisdentinum.

Est igime her communis fententia Scho-

lafticorum; facramenta ex opere operato co ferre gratiant, its ve non requiratur bonus motus mentis meritorinis. Sie docuit Scotus nofter. a Sacramentum ta secure op a lib. 4. dift. I. confere gratians, tea quod nen requiritus bonus moem interior, qui mercatur graciam; fed fafficie, quad fuscipiens no panat ebicem. Iam qui omnem motum internum meritorium excludit, certe fidem excludut, quia fides est motos meritorius fi quis alius fie leag; nos nollam illis iniuriam facimus, quum dicimus, ex corum fententia in opere operato fidem non requiri. Et nelogius quæramus, Bellarminus iple facetur, gratiam iustificationis per facramenta ita dari, ve non exciteturactualis fides, un dilectio. Sie enim b lib. 2. ca.13. ille: b Sa ramenta inflificant at certenon inflifi-do inflife. cant, nifi concurrendo per medum influmenti, ad infufionem mftire habitu. Iv. Nam firafificare deberent exestando adualem fidem & dilectionem, fruftra adhiberteur baprifimu infantibu & fruftra

de inftif.

9.6.

lem. Primo, non habent facraments modum instrumenti infusorii, led modum signaculi. Deinde non infundunt graitam, que print no inerat, fed oblignant cam, que folcepta fuerat in credentibus. Postremo non infundunthabitumillum; quia ralis habitus non eft. Nulla

bapti Zaventur, vel reconciliarentur, ij qui vi mor-

bi vium rationis & jenjum ami fiffent. Hacille Re-spondemus hane rationem fallo inniti fundamento. Falfum eft, facramenta per modum inftrumenti infundere iuftitiam habitua-

efte-

con

cit. doc bra

eut

ban

in I

řin

ti

CL

ed enim grana inflificationis, quam non apprehendit fides. Apoltolus docet, facramenta esse signatula sides. Rom. 4. 17. nec valet di-sinctro illa Pontisciorum, qua distinguunt, inter sacramenta legis, & Euangelii. Nam vicunque hac distingui possent certum est, tamen, in ea re conuentre, ad quam rem confirmandam, Apoltolus verba illa adducit, ve & imputationis, & factamentorum doctsinam confirmet. Loquitur enim de Abrahamo, non tub lege, fed in praputio, in. eum q, finem hacathert Apollolus, yt Abrahamus intelligatur pater omnium credetium in preputio. Sic enim dicin a patiolus: Abrahamo fides imperata oft pro sufficia. de figuum Rom. 4.9.14.
accepit sercumes from figura numeralistis fides, quo fuerar in propueso, ve effet pater manianus redentium suprepueso, ve impateren utam softs sufficia.
Ex quibus Apottoli verbis contlat, facramenta in propueso esse uguarda sides. Gonstat. etism . Abrahamum hoc loco omnibus in Beclefia credentibus exemplar proponi : quis dicitur pater credentium in preputio. quis in preputiosecepit facramentum, lignaculum inflitie fidei. Itaque fic disputamus. que Abraham instificatus fuit. Hæc propolitio certifima est, quis Abraham hoc repreputio, At Abraham non fuit iuftificarus per lacramenta, concurrendo per modum in-firuméti, ad infution é inflitie habitualis: fed p

rius iam ain

gius

atte ion

im

de mire en m

ni. o t

imputationem iultitiz. Omnes ergo creden. tes eodem modo iuftificantur. Et est hisc ipsa conclusio Apostoli : veimputetur, inquit, et-iam ipsis iustitia. Videmus quanta sit repugnă-tia inter doctrinam Tridentinam, & Doctrină Apostolicam, de virtute sacramentorum. Nos virtutem & vium Geramentorum ex manifeflis scripturis oftendimus. At nam possunt Tridentini escripturis oftendere figmata sus. de instrumenti modo de infusionibus suis, de habirmali iuftitjainfulaira, vt non fit fide apprebenia? Hac è Scoto, Gabriele, reliquisve ejuldem fermenti facile fumere poliunt, è foripturisnon pollunt. Sanctus Petrus etiam de Baptilmo idem habet, quod Paulus de circumcilione docuerat; docet enim, baptismu non essein susponibus, aut insusionibus, aut habitibus sine ade; quod somniant isti; sed esle bonz confeientiz fipulatione apud Deum, Hac stipulario apud Deum line side elle non possernee ergo Baptismus. Sie igitur sacra-mentorum genumum vium è Sacris literis colligimus, qui ex Scholisticis fruitra que-THUTU Constitute and and and

Neque tamen frustra Baptismus daturinfantibus; quia sides, & simulatio apud Deum
necessario secundum seripturas, requiritur in
Baptismo: nam infantes baptizantur in side
parentum. Quia promisso datus sidelibus &
ipsorum liberis. Act. 2, 38 & Gen. 17. sicut
& circumcidebantur infantes. Quod si sacramenta conferrent gratiam instiscationis sinesi-

1. Pet.3. 11.

ficario

natift

fand

tiam ptior

quot,

Rinu

perce Hific

ergo

te o

obí

Aq

can

qui.

ch

Au

ad

no

ig

cto

tiná

ifeunt

ma. de ap-

cc. CELde cicmű auc cf-

m. on

ta-

TIS

2-

W1.2 nm in

de & ut

ne fide ex opere operato, vi habet Bellarmi-nus; omnes baptizati haberent gratiam iustificationis, & fanchificarentus: nam gratia in-fificat, & fanchificat. Augustinus contra Do-natistas disputans, dillinctionem adhibet innatifias disputants, diffinctionem adhibet in-ter perceptionem factamentorum, & gratiam fanctificationis; qua infallibiliter probat, gra-tiam non necellariò conferri per iplam perceptione facramenti ex opere operato. a Quet- a Lib. 5.024. quot, inquit, in Christo baptiZati esti, Christum de Baptism.
induistir: at awari, inuidi, ebriosi baptiZantur; quoeust.
modo ergo Christum induunte Respondet Augustinus:Induunt homines Christum aliquanders, ad ftinus Indount homines Christum aliquando rig, ad perceptione sacramenti, aliquando rig, ad rita sandissitationem. Primum commune offe putell bonic de malie: alterum proprium piarum. Hacille. Huius ergo indicto ipis perceptio sacramenti ex opete operato, non sanctificat, non confert gratia. inflificationis: quia gratia hac femper fandifi-

Hac responsio Augustini co est accuratius observanda, quia ex codem scripturz loco, Aquinas fic concludit: b Sacramenta nova legis b3.4.62, art,1.
caufant gratiam per modum infrumenti, nompa quia Apostolus dicit , querquer baptizati esti in Gal.3. 27. Christo, Christum industis. Aquinas non recte colligit: nam duplez est responso: Prior est Augustini, in illa distinctione superius à nubit adducta. Quiz affirmar Augustinus, malos qui non sanctificantur, sacraments percipere; ipsa igitur perceptio non caufar gratiam per modu instrumenti ficur docet Aquinas. Altera re-Ipon-

Ec 5

Gal, 3. 26.

Sponsio est, ve intelligamus Apostolum loqui de filis Dei qui vere credant. Hanc autem fuisse Aposton mentem, constat ex integra comprehensione totius sententia, nam integra sententia est uzor muss mim filis Dei esti, per sidem in Ebriste test, nam quicanquem Christo baptizati esta, Christan industrio, Apostolus hio loquitut de filis Dei, vere jufficaris & fau-Rificatis, atque de corum fide Fraudulentes ergo facione, qui fidem à factamentis amotam cogitant, velpla facramenta per fe fine fr de gratiam conferre intelligantur. Confer igitur, sententiam Pontificiorum de opere operato este huiulmodi, vi dicant, facramenta conferregratia, vel caulate, flour aiunt illi, per modum inftrumenti, ex opere operaso, fino fide. Scholaftici docent, nullum motum meritorium requiri : farerur Belfarminus , fidem actualem non requiri, boc eft, fidem illam, que institiam impuratam apprehendat, non hic este necessariam. Ita sidem quam includir Apostolus, excludunt ist. sure igitur dicimus, hanc effe illorum fententiam, in opere operato non requiri fidem, que promiffionem ap-

promit mentit thelifa

cilii te

docet quiri. recte

prehe

Au c opini

CIS C

nec :

pli F

Existis interpretibus nos sensum Concilia Tridentini investigamus, voi sie docet: I si qui dixerit, per ipse nona legu satramenta ex spere operato non conferri gratiam, sed solaro fidem dinina promissioni, ad gratiam consequendam sufficera, anathema sit. Instidioscista ponuntur à Tridentinis, quasi nostra sententia solas situates.

\$1.7. can.8.

10-

ter

rta en 80 icm m, OR

dir

45,

ゆう はるがよういっか

dientetur, ve usum reliceremus verbi, & sacra-mentorum. Sed quum Tridentini hæc duq apponunt, opus operatum, & sidem, quz in promissione except gratiam, tine in sacrapromissione except gratiam, tine in lacra-mentir, sue extra tagamenta; ex hac anti-thesi fatis constat, falem exclusius. Quæ Con-cilis sentenue illustratur à Bellarmino, quam docet sidem, quam vocat actualem, non re-quiri. Ita, si Bellarminus Concilitiententiam prehendens promifionem , excluditur. Oprehendens promissionem, excluditur. Omais igisur sides excluditur in soultis, qui adu credunt, vel credere debent. Haceit illa
opinio nous, quam Teidentim e Scholasticis exceperunt, quam nec sumere possunt,
nec absiecre volunt. Pudet eos hujus absurdæ sidei, de camen mordicus retinent: velipsi penitus deponant, de anathemate feriant,
vel ne nobis succenseant, quod ipsis tribuimus bancannitatem quam dimittere nolunt.
Scholasticorum omnium sententiam propone Resiseminus (dona Tridentim ne latum nit Bellarminus (à qua Tridentini ne latum voguem discedere statuunt) in opere operato natium motum meritorium requiri. Nonne penitus excludunt fidem t nam vel ipforum Pontificiorum fententia, fides est motus mea ritorius. Concludimus staque, hanc este geoperato non requisifidem.

Opiniosifis, qua docer incramenta confer-

regratiam ex vi operis operati fine bono moo meritorio, no ponenti obicem, circa loan422

3.par. 9.62 artic.L.

nis Scoti faculum enata videtur. A quinas a hanc ftructura lapides quoidam attulifle vi detur, quum docuerit i Saramenta nons legia gratiam capfore per malus inframenti, hec oc-cationem Sophiftis infequencious dederunt philosophandi suo more. Verum Aquinas ni-hil habet de opere operato, aut de obice. Hec addita videntur à posterioribus. Acque na fides Tridentina tanquam ramofa tunica, ex multis & variis panniculis confercinare tandem congelta cogluir. Ante becrempora inaudita erat hac opinio in Ecclesia Romana. Hac de opere operato. Bette excitatio binancia attacto

## CAPVT VINE TON

Obiectiones Bellarmini examinantur & diluuntur. rate and property

Ardinelis Bellarminus quum videar, fe gratiam istam inharentem probare uon posse, nisi priusiustitiam Christi credentibus imputatam reliciat; immane facinus aggredi-tur. Probaturus enim , hanc iuftitiam inhu-rentem, imputationem iuftitia Christi conuellere centar. At facilius Solem de corlo de-trahet, quam Christum institie Solem de sua Ecclesia. Et in co lesuitarum improbitar insolentius in Ecclefia Dei fele efferte videtur, quad non verentures monere, que ante iplos nema monete sulus fuit. Nam viri dacti & graues in Ecclefia Romana, hacimter, fe condenire polle docuerune, imputationem feili-

Nam

fic m ftra. po C

ribus

tues

inflif

ofter rent habe

rum

tent tæ el

aliar

fero

Chr lafte

COD lefu lasti

de tiæ) fi e

Aiti

ple feiti

Dus

-

unt ni

læc

fi-CE

anin=

na

area!

32945

13

retter

non

but

di-

-

de-

füz

do-

ur,

for

80

ndicet

cet iuflicie Chrifti, & iuftitiam inherentem, Nam illi inftrium nobisinherentem, fancti-nas illi inftrium nobisinherentem, fancti-tatem appellatunt. Sic Cardinalis Contare-nas , cuius fententiam iam commemoraui; fic multi alii. Nam in inftsficatione impii in-telligunt, docentque, nos iuftsficatos non po-ftra, fed alicoa iuftica nobis imputata, nempe Christi, At verò quum infiricati in operibus fanctitutes proficiunt, et qui iustificaoftentionem vocare solebant infliriam inharentem. Contra quam fententiam nos nihil habemus quod opponamus. Hæc antiquorum patrum, arque Ecclefiz Romanz fententia tamdin in Ecclesia valuit, donce lesuitæ ex fraterenlorum confarematis figmentis, aliam excogitarunt; lilud autem hoc loco pbfernanus, ductrinam impurationis iusticia Christi primu a lesuitis rejectam fuiffe. Schelaftici enim impurationem Christi, ficut nec confirmant, its seque nominatim reliciunt. lefuita aute, quum videant le nopolle Scholasticorum commentum de merito congrui, de opere operaro, de infusione habitualis gratie reciperes mili impurationem infitie Chris fi reifciant: maluerunt Christum cum suaiu-Aitia repudiare, quam figmenta hac non ampledi. Andiamus iam, quibus argumentis iuftuiam Chrifti impuraram reliciat Bellarminus, ve infiniam inhærentem flatuat.

Primo ex co loco pugnat: Per obedientians

cap. 4.

Rom 3.19. vnius hominis, iufti conflicuentur mulej, a Not, a Lib. de grat. inquit, per obedienciem vnius Christiuffer multas delb.arbitr. 1. conflicuiexistimamus, in co sensu, ve mevico obediencap. 4. rie Chrift reconcilletur nobb Dim , & abgoing ria donemur, que fir qualitus entre nofire infufa, Er inherem. Hacille. Egregia probudo Cardi-nalis: nos exofimamus. Doctofirmus Cardinalis in maximo religionis acriculo videtur balbutire, & fine fentuloqui. Merito, inquit, obedientiæ Christi reconciliatur nobis Deus, & ab co iuftitia donamur, que eft nobis inharens. Huius fententiz pars pollerier pugnat tum priore. Nam fi merito obedientia Chejfti Deus nobis reconcilietur, ita vià Deoinftitia donemur: quarimus à Domino Cardinali, quanam freillaiuffiria donara à Deo, parta autem meriro obcdientiz Christi Respondet, effe nobis inherentem Ar Dom Cardinalis non cogitat se impossibilia cominigere: namiufficia, que er merito obedione Chaffi bis facta estiusticia Acq;hine Apostolus hominis credentis bearitudme definit in iulticia im-putata, Christus factus à Deo nobisiustria; iustitia nobis donara iustitia nobis imputata : a-lienam iustitia demonstrant no inherentem. Deinde videte quomodo Dom Cardina-

lis sese implicer atquillaquere Merito, inquit, Christi Deus nobis reconciliatur, & à Deo in-stitia donamer que est nobis inharens. V nde est insticia inharens? ex merito nostro: hicest communis colenius omnium Tridentinoru.

Vnde

Vnd loop Car

cert

me teft

hæ

dor

eia I

cot

qu

te(

- Not.

e infli-infufa, andi-inalis

albuobe-18,180

ohægnat

dini-

o in-

rdi

par

on

rdi-

ore:

10-

mr-

m-

田田田田田出

A

i.

Vnde est instiria nobisa Deo donata, institua imputatoi ex merito obediena Christi, inquit Cardinalis, Hic Cardinalis quoplus luctaturi co magis fino nodo conferingitur. Naminitico magis ino noup confirmation. Naminititié inharentem elle et merito noltro, sententia est omniù corum, qui meritu congrui recipiunt ac proinde omnium lesuitarum. Itaq;
Bellarminus sic docer: à Posse bominem nondu a Lib. 1. 1.2.2.
reconciliati impersare de mereri de cangruo gratia
instissemi. At si gratia instiscationis sit nobis ex merito congruir vhi iam est meritu obe-dictie Christi, & instinta à Deonobis donata? certe meritum Christi plane extinguirus per meritam hoc leftiticum ex congruo: nec poteft Dom. Cardinalis ita plumbeus elle, quin hec videat and le elle, inflicia nobis à Deo donata, ex merito obedientia Christi, & insticia nobis inharens, quam homo nondum reconciliatus mereri poteltex congruo. Et tame hec inter se pugnantia vnius sententiz perio-do fine sensu comprehendere voluit doctissimus Cardinalis Quando impius iustificatur, inflitism imputatam, à Deo donatam habet, quia propria deflituitur. At quando homo no reconciliarus mercriffex congruo gratiam iufluficacionis, ex le gratiam famic, non donatam accipit. Impius autem intelligitur quicunque non est reconciliatus Deo afra ex. Domini 2000 Cardinalis fententis quando impius iustifi-catur intelligendum est, impium iustifica-re seipium. Her est Pelagianorum pestifera doctrina, à Tridentinis fuscepta, que gratialit THE PARTY

tiam Christieuacuat. Videmus ex hoe, in quile barathrum præcipites ruant, qui doctri-

nam imputationis impugnant.

Pergit ramen Cardinalis, & hoc frum fomnium probate vulc ex antichefi verborum Apostoli, dixerat enim Apostolus, quemadmodum per insbedientiam vnim bominis peccatores conflicuti funt multi: & continuo adiecit; ita per obedientiam vnim bominb infti conftituentur multi. Confier autem, inquit Cardinalis, ner uon confitui peccatores per impurationem infiria, qua fuit in Adamo, fed per iniuftniam nobir inberentem per modum babien, igitur infli etiam conflituimur, fi quid Apostoli antitbesis valet, non per imputationen inftitia, qua est à Chrifto, fed per inftitiam nobb in-自己的一种是智慧的 berentem per modum habitus.

Respondeo: vtrumque constat, & imputati

nobis peccatum Adz, & injusticiam nobis ineffe inhærentem, negat Cardinalis impurationem peccati, vt facilius imputatione institiz negare poffit. At manifeltis feripeure teltimoniis conuincitur. Deus minatur fe vifitaturum iniquitatem patrum in filios, in tertiam, & quartam generationem. Quod fieri non poteft, nisimpiis, & imponitentibus filiis, imputando peccata parentum. Quodís Cardinalis hareat in peccaro Ada, quali non impurato: confulat a postolum eo iplo, quem citat loco Cardinalis. Nam eodem capite Apoftolus hachabet verba: Peccarum autem non imputabatur quum lex non effer. Sed regnauit mors ab Adam vique ad Mofen , etiam in cor , qui nou

Exod 20. 5.

Rom 5. 13.

Pecca-

PECCA

leger

igitu

telle

que:

Ada

caue

Ada

uulo

catu

cent

catu

pecc

flica

quz

orig

cftp

iulti

pec

catu

mu

hab

res

per

non

Pec

per

qui-

n fo-

lmo-

tores

a per

mul-

con

fuit

e per

nems

rin-

tati

in-

10-

tiæ

Ai-

ta-

er-

eri

A.

16

on

m

4-

Quibus verbis intelligere poteli Cardinalis, legem hoc facere, et peccatum imputetur. Est igitur peccati imputatio, sieut & iusticias, potest etiam intelligere, morrem als Adamo vique ad Molem regnantem, probate, peccatu Ada imputari parquilis, iis scilicet, qui nó peccauetunt in similitudinem pranaticationis Ada, nam Ada peccatum actuale fuerat, parquilotum autem ex Adamo nascentum percatum est originale. Qui quamuis non peocent ad similitudinem peccati Ada, tamé peccatum Ada imputatum habent, ac proinde peccatores constituuntur eximpuratione.

Conflat, inquit Cardinalis, nos non constitui peccatores per impurationem iniustitiz que fuit in Adamo, quo modo hoc conflat? aut quibus? quihacdicit, quomodo peccarti originale tueri potest? vel originale peccatum est prorsus negandum cum Pelagio, vel per inindica imputationem, que foicin Adamo peccatores conflitnimus, quia originale peccarum est peccarum imputatum, non negamus peccatom hocinharere, arqueetiam inhabitare, fed quod addir Cardinalis, peccatores nos conflicui, per iniuftiriam inherentem permodum babitus, vniuerfaliter verum effe non poteft, quia peccatores conflituimur per peccatum originale, quod non eft inharens per modum habitus.

Deinde probate contendit Cardinalis, gratiam elle habitum nobis inhærentem, ex illis Ff verbis: 10h. D.14.

verbis: Aqua quam ego dabo ei , fiet in eo fons aqua Calienti in vitam aternam. fons bic, Inqui dom. Cardinalis, spiritui fandeu est per gratiam inbabitans, porro dubitari non potest quin per fontem intelligatur ahqued permanens & fixum, ac per boc fix gnificatur grafia inharens anima, per modum habi-sui inharensis vude fluant tiui bonorum operum qui faliant in vitam atornam, aqua enimtam alte afcendit quam elt alem locm , vade defcendit. &c.quomiam fons ifte de colo descendir, ideo aque eim ad cofum vfg peruennen Hæc Bellarminus.

Hac are hainlmod funt argumenta Bellarmini, quihus ludificando, nugando lectoem circumagit, mihi vero bonz horz non funt tain inutiliter locanda, ve in iftirefutandis morer, que nec dialoctica, nec quis dem fophisticz speciem aliquam przferunt.

Istis prorfus fimilia funcea, que de hociustitizinharentis figmento Aquinas disputabat. Nam postquam argumenta quedam pro more obiecerat, quum tandem contra obie-Ctiones illas fententiam fram fratuere cepit, mirifico prorfus fundamento innuitur, ficma W.t. 1. qu. 150. refert. Sed contra est qued fuper illud Pfalm. 163. VE exhiberet facië in oleo dicit gloffa, quod gratia eft ni-tor anima fanctum concilians amorem: fed nitor anima est quadam qualitas ficut & puli britudo corporis: ergo gratia est quedam qualitas. Hec Thomas. Italifi in granifimis fidei controuerlis ludant & iftorum ludos excipiunt lefuite! Hoc argumento unuquam efficier Aquinas quod proposuit, nih prins glosia ordina-

Artic. 2.

2010 23,10

tiz ai

vnde

fidei

retur

**funt** 

mind hæci

nas.S

eo lo

abbi

Aug

facies

tione,

mani

facile

& in

creu

tater

rem re. A

femi

(birit

nisf

TUIN

idea

tare

The

forth

laffic lit A

quit

us.

m.

ba-

m- fire

gui en-

ud=

œ.

cl-

0.1

re-

ui-

11-

12-

to

ic-

it,

n.

nj.

10-0-113 | 21-12-12

in gra-

vide antovitas facrolancia statuarurin Ecclesia, vide suto & sirmiter possimus controuersias sides desines. Sed nec glosse sententiam recto retulit Aquinas, nam integra glosse verba sunt se conciliandum sentem antegra glosse verba sunta conciliandum sentem amorem, steumdicturi haculle, ita Glossatoris per hagustini sententia, qui est adherois Sed & glossatoris ple Augustini sententia, qui en se Sed & glossatoris ple Augustini sententia, qui en loco referre voluit, non corrumpendi, sed abbreniandi studio, ab autoris incre detorsio. Augustini enim verba sunte quidas se manifestatione, sicui divit apostelus, vincuia, darus spiritus al manifestationem Hac Augustinus.

Exenius rei observatione cordarus lector Facile indicate potest, quibas modis, gradibus. & incrementis e zanis in agra dominico accremerint, nam hichmici hominis improble tarem cerro deprehendere licet, & quali fu rem, ant larronem in flagranti crimine tene re. Apollolus in agro dominico bonum feme feminauit, vnicaique, inquit, darur manifestatio 1. Cer. 13.7. firitm ad veibtatem, loquitut Apoltolus de donis spiritus, que dantucad edificacione aliorum, nam difermina funt inquir donor u ,fed idem spirinis Certum el Apostolo hic difputare, non de grana iultificante, que diciturà Theologis gratia gratum faciens: led de donis Iprims Sandi, &de grana que dieitura Scholafticis, gratis dara. Augustinus verba retus lit Apoltolo ita ve fenfum etiam tetineret. Loquitur enim demanifeltationelpiritus, que eft

in gratia gratis data, verbum vnum addidit. gratiam enim hane vocatnitorem, alludens adoleum per tropologiam. Deinde de graria, que est hominum ad homines, disputat Augustinus, gratiz inquit quadam qua est homiam ad homines perspicus, ad conciliandum fanctum amorem, oleum dicitur in nitore dinino, hic fele explicar Augustinus, ne quis hec rapere possit ad gratiam, que est inter Deum & homines. Ab hoc vnico verbo addito, videte quantam fegetem lparferit inimicus homo gloffa ordinaria imperfecte hacrefert : nitor, inquit, quiest ad hominis conciliandum fanctum amorem, hic vides quædam derracta, quædam addita, & fenfum inuerfum, arque immutatum. A quinas deinde hinc gratia definition e elicit, vt lit nitoranima, fanctum concilians amorem. Theologifublequentes hecline examinatione foscipiunt, & referent ad gratiam gratum facientem, addunt etiam & ipli, effe hunc nitorem habitualem qualitatem inharentem, non re distinctama charitate. Tandem Concilium Tridentinum omnes istas depravationes, immutationes, additiones col legit, & articulum Tridentinum composuit, de infuso hoc habien, & collato in facramentis ex opere operato, atque ita quod initio de gratia gratis data traditum eft in feripturis, & susceptum'à patribus, Theologorem & lesuitarum improba industria, adiunante inimico homine, conuerfum, & commutatum eftin gratiam gratum facientem, Et fic nitor hicexcogi.

eoginauct Eccle tur, opin ne for duct verb

mel

tefti

I te I dal tern ren var fen effe

Tr tia

ad

CO

die.

ens

ria,

Au-

mi-

um

di-

hec

ům

de-

no

or,

4-

im ta-

r.ē

ns

xm

Te

2-

1-

15

d

e

cogitatus, & habitualis qualitas seminata, & aucta, in segetem tandem erupit, & crescitin Ecclesia, donec domini mandato eradicabitur, obsernamus praterea ex Aquinate, hanc opinionem enatam ex hominum ingeniis sene scriptura testimonio. Nam si potvisse hac sententia, vel scriptura, vel patrum testimonio confirmati, non dubium est, quinea adducturus suerit Aquinas, nec in Glossatoris verbis hasurus, traque scriptura, & antiquitatis testimonio destiturus, quum antiquiora, & meliora inuenire non potuisset, vnius Glossates testimonio fretus hacdocuit.

#### CAPVT VL

# Testimonia Gracorum patrum re-

Augustinum parcius tractarunt, quia ante Pelagium nemo illam veritatis partem in dubiam reuocauera. Nos tamende hac re veterum traditionem adferemus, si prius lectorem admouerimus, de supina Pontificiorum vanitate. Bellarminus enim affirmat, hana sententiam qua gratiam habitum inharente essedefendit, esse totius Ecclesia sententiam, ad quam rem consistentiam duo recentia concilia prosert, Viennense, de quo infra, & Tridentinum. At nos totius Ecslesia sententiam, non ex recentibus testimoniis, sed ex totius antiquiratis consensu exquiramus.

Ff 3

Sic

fomu

titur es lafides

tum fie

feruat,

cet de

Vincit

qui mi

gratia

gratia

Deig tia do

mißio

quih

pecca

ně ld

clefia

pende

suffit

ferri

que

propi ne no

phyl

gerla perti

tine

bittl

cati

THE C base

iple

2004

Hom. unica.

Sic ergo in orientali Ecclesia docueruni alb. 3. from. Graci. Clemens Alexandrinus: 2 operes metem habere fanam, & que nulla retarderur ponitetia à boni venatione, ad quod quidem maxime divina opus habemus gracia, rectag, dettrinacaffaq, 6 m nda animi affectione, & patri ad ipfum astractione, Hincdiumam gratiam per patris attractione explicat, politam ergo faterur, non in virtute b In bb. reg, noftra, fed in fauore artrahentis. 1 Origenes: Gratianobu per fidë prime confugitur, ficut & Apo-folm dicit, gratia fallu fallieftu per fidem. & mou post gratiam credulitaticemendatio for morn & vita couerfio, hac ille Multa lunt, que paucis verbis exposuit Origines i gratia est per fiderergo no. per habitum indiffin dum à charitate, quis fidesre diftinguiruracharitate z.gratia eft p fide ergo facramenta no conferent hanc gratiam ex opere operato, quia in opere operato Pontificii non requirunt fide s gratia primo per fidem ineltergo non per habitus, quia inelt nopis ante omnes habitus 4.poff gratiam fit vire conuerfio. Ergo habitut, & qualitates qu'z in conversione vire confiftunt, funt effectus gratia, atq; ex gratia. Ex quibus omnibus constat gratiam quamnobis nuper excogitatunt pontificii, fuisse Origeni penitus ignoram.

prifm.

e Som. de Ba- , Basilius sic docet: c Gratiammensa humanitath Deinos in dilectione Christi lefu Domini noffri, prenenit, cuins nobis ad morte vfq, obediensia, fivut feriprum est, falla es redemprio Bahliuscrgo grariam Dei poluit in dilectione Christi, noin dilectione nostra. Idemq; Non in virtute, no in fapientia humana, fed in Dei gratia est falw. Chrylo-

d In pfal.33.

TURN

me-

nit ē-

uina

mu

one.

oně

ute

ès:

PO-

OK

ita ois o

ĥ.

ié

m 1-

Romus: a Ille (Galat a fc.) dicebant, qui fola fide nititur execrabilis est Apoftolus corra demoftrat, qui folafide nitieur en beneditueffe & poltea Lex no tatum fide requiret , fed opera quoq, gratia vero ex fide feruat, & inftificat. a Quid est gratia remißio videli a Hom. 34. in cet, & purgatiopecentorum. Cyrill us Alexadrinus e in Efailib. Vincit gratia que infificat impium, de omni labe eos orar, 3. qui misericordia consecuti funt , liberat , atq; alibi gratiam fanctu dari à patre per filin Paulu ceftatur gratias aga Deameo femper de pobis propter gratiam Deig vobu date est in Christo Theodoretus: bGra- 1. Car. 1 tia donat peccator i remisione bec coffrmat Deipro. L'in Rom. c. 4. missione, donans gentibus benedictione, hac ille, atqui habitusille, & nitor ponificius, nec donat peccatoru remissione, nec apprehedit pmissio ne Idema; d Gratia concepir me per fide hac est Boclesia vox. e Salu bominu ex fola mifercordia Dei d in cantic, pendet,neg,n. bane adipifcimur pramin de mercede iuftiria fed Dei bonuratu donu est, fræc ille, quid di ferrius dici poteft corra habi û inhærente? Ideque fichaber e Dominus Chriftus, & Deus eff, 6 propitiatorial & pontifer, & agnus, d'in fuo fanguine nostra salure procurauit, sola fide exiges. Theophylactus: Inflitia Der est, gex fide est, bag no indiger laborib operib. ve noften veri tota ad gratia Det pertinet, hac iffi Sitora iuftitia Del adgratia ptinet, neclaborib nostrisindiget:certe nec ha- e la Sophan. bitibus noffris indigebit Ideq; gratiam iuftifi- 49.1 cationis egregie exponichis verbis. Iust fican. Rom. tur omnes gratu gratis Dei qua pervedemptione fit, g In spift. ad bat est perfecta libertate quam operatus eft Chriftus Ram. ipfe enim fefein pretiti redeptionie dans , suftificaust pos, Sic docuerunt Graci. Ff

a Lib. 3. c. 22. Y Arini lequincur: Irenaus: a Paulminfir-

mit c.61

mitatem hominis annuntians ait, scio quontam non habitet in carne mea bonum, fignificans, quod no anobis, fed à Devest bonum falutie noftre, hacille egregie contra meritum de congruo Tertulb Lib. depra- lianus; b Quidam fic opmantur, quafi Dem nec ffe babeat praftare eisem indignis a follondit, & libec Autor defini ralitatem eim faciunt fernitutem. c Quim fine Tertulliani o gratia Dei falutem non pofic cuftodire natura buperib adundica mana quam accepit quomodo fine Dei gratis poterit reparare qued perdidic? Cyprianus d Gratum quicquid non virturi hominum afcribina, fed de Dei monere pradicatur Dei, inquam, Dei est omne quod poffumus, quantam illuc fidei capacis adferimus, tantum unde gratte mundante baurimus, e Hoc die-

e In orat. dom.

tionam, que

ta funt.c.46.

d Epift. z.

bus, as noctebus poftulamus, ve functification & viui-ficatio, qua de Des gratis fumutur, ipfim protectione fernetur. f Oramie vt fiat in nobis voluntai Dei, f Ibid. que vt fiat in nobis, opus est Des voluntate, id est ope etis. & protectione, quia nemo fine verbie fortis st, fed Dei indulgentia ac mifericordia tut us est. Ambro-

g In Rom.c.rr fim: g Manifestamell quia gratia donum Derest,

non debita merces operibu fed gracuita ratione, mifericordia interueniente concessa, & moxt veniam dare peccan: ibus, nonalud; quam gratia est Hicronymus, vbi contra Pelagianos prius docuerar, folum Deum effe fapientem, non gratia, vect-

tera, fed natura; omnes homines effe pectato-

res,

resies bus 1 oftena gratia tium mos pe propr

> cios graci meri terfe 82 m re,re adm fub: (cor uidi ciur nou gita reni gre

> > car ime cet fu pt e

qui

vale

ille

am

nŏ

lle

ıl-

fe

e-

ne

W-

11

ei

od

7-

2-

1-

e

١,

18

ressex Apostolo: & fide instificari sine operibus legis, tandem hæc subiungit a Maxime a lib. 1 controssendit Apostolus, non in bominis merito, sed in Dei Pelagiam.
gratis esse institutam, que sint legis operibus credentium suscipit sidem. b Tunc insti sumus, quando b thid.
nos peccatores esse fatemur, & institutos ostranonex
proprio merito, sed ex Dei con siste miserecordia.

Quid interest inter Pelagianos, & pontificios? Pelagius docuir, homines iuftificari non gracia, fed meritis: patres contra probant, non meritis, fed gratia. Pelagius admonitus, hec inter lapugnantia conjungere voluit, & gratia, & meritis, hoceft, gratiam Dei verbis concedere, reipfa tollere. Teffantur patres, Pelagium admonitum, gratiam verbis saltem concessisse scondenrem, vi graria vocabulo frangeretinuidiam, offenfionemque declinaret, hocfaciunt etiam Pontificii, qui gratiz acceptionem nouam, &antiquæ Eccleliæ inauditam excogirarunt:vi gratia fir in habitibus noffris inherentibus, vi comparari possir merito de congruo, viconferatur ex opere operato, quicquid ergo patres disputatunt contra Pelagium valet contra Pontificios.

Augustinus omnium acmeratissime tractat
controuersiam de gratia contra Pelagianos,
imo vero & contra Pontificios. Nam sic docet: c Gratia per Dominum vostrum lesum Chri- e Do gratia
stum, in qua nos sua, non nostra indicia instos facit, Christi. lib. p.
vt ea sit vera nostra insticia, qua nobis ab illo est, hac cap 47.
ille, non minus contra Pelagianos, quam con-

Fr 5

a Enchirid. 6Ap.36.

mouiteft.c. 19. e in Pfal.30.

d Ex proleg. Pfal.31.

e Libr. de na-

conc.10.

E In Pfal. 70.

traTridentinos:qui negant cum Pelegianis im putarione iustitie Christi Adeqia melligat homines per cando gratiam fe inflificari à peccari, per qua b Lib. de grat factum , ve bome Chriftin millum babere poffer peccatum. b Gratiaest que gratu datur vo meritir opexantu, fed miferatione donantu, c Gratial Dei per Domină nostru tesum Christum, quare gratia, quia gratu datur, quaregratis daturtquiamerita tuano pracofferant fedbeneficie Dei ce pragener ut. d Quicht gratu daturigratu coftat mibil boni ficifli & datur riberemißio peccasori Astenduntur oper atua & inperiuntur emniamale, fi a debetur iftu eperib. Dem redderet , vera dammarec, no vibi reddie Dem debit a e Libr. de na. pur. & grat. pona, sed donat indebită gratia. e Qui ergo inde per ça. ş. gratia liberanțur, na vasa meritoru suoru, sed vasa. mifericordie nominatur, cui umifericordiei mifi illius qui lesum Christi misit in huve mundum percatores f In psal. 118. saluos facere f viuisica me secundu verbu ruum, bene aute non ait vimpco me fecundu mer stummeum fed fe. undu vertu tuum , quod quid Ralind nifi fecundu promiffum tuum, files promifivan vult effe, no filiw elationu , ve focundu gratiam firma fit promifio emnifemini, hæcille, qua acruer pontificios cua pungit, quos filios phat elationis, quia negant promissione gratie ide sulcipienda ad iustitia, nam imputatione aftitiz Chriftig Tridetini

> quidepracefit imquien, & quim ero infin, tua infitta erit, quia inflicia mibi abste data inflimero, & fic erit mea,ve tua fit idest , abs te mibidata in eum enim credo, qui inftificat impium , vs deparetur fides

pertinaciterreiiciunt, Augustians pertinaciter

retiner. g Ergoinsuajuftura,non inmea,quiamea

mea

ME

sie ;

& p

tun

de

tate

seft

mu []

grat

Vbi

fo d

gra

fine Pecc

pæn

pres ante

fun

tia L

tis pe

tore

Lee

ricar

ditig

pasi

oper

tian

12107

VOCA

uibi

emn

s im

qua

Dec-

ope-

Da-

rabit

tur in-

eus

ua der

res nes

ed nfi-

iã nt

ā, ni

4

Œ

men hoc cantum interest: quod pradestinatio est gra- dest santi cap, sie praparatio, gratia vero iem ipfa denatio. Hac, & plura in hanc fententiam Augustinus, vbi rane fuerunt figmenta illa, de metito congrui de opere operato, de pirore & habituali qualitate inhæreter Prospers b Sieut mella funt tam de-pestanda facinora qua possure gratia ercere donuita quilla possure tam practara opera existere, quib. boc q. gratis cribuitur, precributionu indicium è debeatur. e Ibid. Vbi puna prascribitur debet effe punitaria, vbi remis fo donatur, gratia est pracedit panitentia fequitur gratia, neg panitemia ergo fine grutia neg, gratia finepaniteutia, debet enun puniteuna prius danare peccată ve gratia pofit abolere. d De primi hominic d Adobiestia. pæna nemo liboratur, mili per grat a Domini nostri nes Gallorum. preparatam & predesimara in aterno concilio Dei ante constitutionem mundi bacille. Quam longe funt ish à sensu pontificiorum. Sedulins e Gra-tia Dei aut filim Der destur, quia per sua gratia gra-tia percata dimissionum hac pontificio ad su ni-Leon t Caufareparation no firenon el nifi mife-in 10. menfis ricordia Deuquem non disperemus nifi prim noi ipfe & collett diligeret. Liy hius: g Gratia ex misericordia & co g Lib. 4 int 4.
passione prabetur, & fide coprehenditur fola, non ex Leurisc.
operibus. Primalius in Sola fide faluatie fiu per gra- h In opifi. ad tiam. i Chriftin pro peccatoribus & pro impils Gal.c.I. mortum est, ve aderedendum non merito, sedgratia i in episol. ad vocaremar. Pulgentins. Poliquam gratiæ di. Rom.c 9. ning catenam explicaties, fic & fubiccit : Hee k Lib. 1. ad Ma ammia, id ell. & vocationis noftra inicia, & nim, iuft.f.

suft ficationis augmenta, & glorificationis pramia in pradestinatione semper Dem habuit, quia & in uocatione. Giuftificatione, & in glorificatione fant Ctorum gratia fue futura opera prafciuit.

Gregorius I. Gratia redemti fumm, illa nam-

Aci f

Chr

crabi

defer

vero

didin

poff

in no

Oly

dissa

For

nific

cord Nul

cred

ati in

TTIM

nen

TIA.

con

le D

01

tur

def

qu4

27154

fen

ret

acc

bon

271€

ftri

@ 14 28. CA. 1. 10b. lib. 18.ca.

22.

que fola opera male viuendo dedimus , quibus fi infta retributio fernaretur, no Christin, fed supplicia redderentur, fed alind homo per inferiam mernit, alind per gratiam accepit. Quam fincere Gregorius Papa contra Pontificios, figmentum vero illud Tridentinorum, de præparationibus nostris, & merito congrui, sicradicibus convellit Gregorius, in illa verba lob. Quis ante dedit mib In lob.lib.33. hi ve reddamet. b Nemo, inquit, quippe ve diuina illum gratia fubfequatur, prius aliquid contulit Deo, nam fi nos Deum bene operando prauenimus, vbi est quod Propheta ait; mifericordia eius praueniet me? Signid nos bona operationis dedimus, vel eius gratia mereremur, vbiest quod Apoftalus dicit. Graria falnatiestisper fidem , & boo non ex vobis . Dei donum est non ex operibus , ne quis glorietur. Si noftra dile-Gio Deum prauenit vos est, and Ichannes Apoftolus ait, non quia nos dilexermus Deum, fed quia ipfe prior dilexit nos? vbi etiam plura habet Gregorius in hanc fententiam, & mox: fi faltem dona bonorum operum virtute nostra bene cogitando prauenimus, vbiest quod cur susper Paulutam salabriter dictiur, ve omnis de fe bumana mentis fiducia ab

ipfa cordis radice fuccidatur, com au: non quia fuffi-

cientes simus aliquid cogitare à nobis quasi ex nobis,

fed sufficientianestraex Deveft, Hac Gregorius.

Romani igitur Pontifices antiqui omnes no-

CAP.20.

Ari funt, imo Christi funt : & cum Ecclesia Christi consentiunt contra Tridentinos.

7:14

411

an

am-

ufta

red-

lind

ius

il-

10-

llit

mi-

ina

100.

est

ne?

tia

41-

um

le-

lus

pfe

0-

n4

4-

ri-

46

15.

1Ś.

0-

tri

Coffiodorus: a Est quidem in mala parte exe 2 Inpfal. 117. crabiles libertas arbitrit, vi pranaricator creatorem deserat. & ad vitia se nesanda convertat : in bona vero parte arbitrium liberum Adam peccante perdidimus, ad quod nifi per gratiam Christiredire non poffumus : diente Apoftolo : Deus eft, qui operatur in nobis, & velle, & perficere pro bona voluntate. Olympiodorus: b Summa falutis in mifericor b In Ecclesia. dus domini, as benignitate indicus repefita c off. c. In exposit.o-Fortunatus : hominis voluntas non habet bonum, yat .domin, nifi dominus infoiret iuxtaillud, Deus meus, mifericordiaeius praueniet me. Maxentius Iohannes. Nullum dab Adamo nune vique per natura vigorem d Libello fideicredimus ffe faluatum, nifi dono gratie Spiritus fan cap.3. Ets in fide nom ints lefu. Liberum veronaturale arbitrium ad nibi! aliud valere iredinus nifi ad decernenda tantum, & defideranda carnalia, fine fecularia. & mox: Quapropter anathematizamus eos, qui contra vocem Apoftoli audent dicere noftrum eft velle Dei autem perficere, quum idem Doctor, & velle & perficere reftetur donum diurnum, Beda. e Da. e Incap. 6. lo. tur apatre credentibus fides, vt nemo glorietur in fide fua, qua afe non eft, quafi propria, fed à Deo datur. quafigratia. f Tabs accipier benedictionem,id ift, f Inpfal. 23. multiplicationem à Domino hanc feilicet, pt in prafenti bene pramoueamur, & in futuro bene remoueretur, & bor non ex meritis, fed ex fola gratia, quia accipiet misericordiam à Deo, ideft, quia pracedit bonavoluntas Desin co, & gratia eius, qua non ex meritierft, fed à Deo. Hac Beda nofter, multa paucis,

nos.

cit.

iußi

cred

ftific nife

qua

qua lifac

Run

inft

tial

Gil

ficat elu

iustu

impi PTOP

dia,

Ghri num

mul

Nan

bis t

rate

Han

mot

qual

nite

grati

paucis, quæ funt observatione digna r. fidem nemo habet à le, contra Pelagianor a fides ell giatia: ergo gratia pon oritur ex operibus cotra pontificios 3. hane grariam habent fideles, ve possint benepromercii în presentitergo vo-luntas promercial estex gratia, non auté grama ex voluntare, & dispositione promerendi, sicur dicunt pontificit 4 gratiafacit, ve prome-reamur, sed no ex meritis slocutio Bedic obserà uanda, qua luculenter offedit; antiquos patres quum merendi, & promerendi verbis vicrentur, no illud voluille, quod volunt Pontificii, quia merendi & promerendi verba retinent; partes &merita refictuot, mereri fignificar annecessarium Ada peccoath, o felio culpa, qua tale ac fantum meruit habers redemptorem, hac ille Fru-ftra igitur, & futiliter ex merea di verbo pattu sententiam de merito concludunt pontificii, quia meren nos docent patres line merito;

a In benedict verei pafe.

Sec. 22

BIL. CA.S.

Alcuinus b Exque promu home libete arbitris venundatus est sub poccato, indemala cupit effe bbere as hominus, quia ipfi libero, ablata ell bonitas voluntaris, quam exinde nema à fe babere parnit, mifi gratia diumamifericardia adiusta babaiffet. c. Rabanus: Homo non iam aliter faluari poteft, nifi per gratiam lefa Christi, videliter fuiredemptoris. Ha-Cenus testimonis patru posuimus, sequentur quos po arificieinter fuos numerant, quitame cum illis in hac re mihil habent commune.

c Lib. 4 m Ec-

blefiaft.c.i.

d In pfal. 18. Remigius: c Celi enarrant gleriam Deit hans fillicet, quod non ex operibus, que fectimus

em

ell cô.

cs,

o-

tadis

ic-

eri eli

in

t,

1-

16

ũ

1

114m

nos fed fecundum fuam mifericordiam falues nos fecit. Haymo a Infitia Del , boceft inftificatio qua 2 Epift. adRi. inflificat in fecredentes, bac eft inflitia, qua omnes credentes dono patrie , & filis, & Spiritus fancti iuftificantur. b. In prafentizempore infitia Deima- b in cap. 3. ad nifeftaeft non ea folummodo, qua pfeinftus eft, aut Rom. qua inft fisetur qui offensialiser ipfa inftitua eft, fed qua induit impium quando mifericorducer de infideli facit fidelem ; de adultera & foreis arbre facit ca-flum, & continentem, de intufto , & peccatore facit infrum, & areatorevirturam. Hincinarus c Grand Epi. ad Hinc tia Dubiustificat impios hocest en impiu facit instor. mar. Gilliberrus: d. Gratia Driest, ve huma fide instid Lib. de alter ficatus per iplam digao medo poffet, quod nuffets cat. cap.t. e Iufticie Deequid tuftitium Dei dios, non qua Delle e Ibid.s.\$. tuftus eft, fed quaindais bomine, qui graen inftificat impium, busciuftiria caftimanium per b bent lex, & propheta, Antelemus f Nihit fumme ni mifericar- In epift a. ad dia, & gratia Del regamur. g ab Ada vitio fold Corinth.c.). Gbrifti gratia liberat, qua vo fecundu meritahomi- g. in cap. 5. ad num, fed gratu datur, quoniam Dem index eft. qua multa quam paucis Anselmas connectit?
Nam & Pelagianos, & Tridentinos paucis vetbis refutauit, Peligianos quidem qui docueratgiatiam dari lecundum inerita hominil. Hancfuille lummam Pelagiani veneni læpine monet Augustinus pontincios vera, qui & iphidem docent, nempe per fuasillas, nescio quas dispositiones, preparetiones opera poenitentia, opera operara, & merita de congruo gratiam acquiri-Bernardust b Sufficie mibi ad omnem iufti. In cancic.form

ciam folum habere propitium , cui foli peccani,omne

a Ibid.ferm.14 b 161.ferm.67.

quod mihi ipfe non imputare desreverit, fic eft , quafi non fuerit, non peccare Dei cuftiriaeft, bominis institia indulgentia Dei. a Mibi cerre merstum deoft, fed nonitte miferatio, b Horreo quicquid de meo est, ve sim meus; wifi quod illud magis forsitan meum eft, qued me meum facit, gratia reddit me mihiiustificatum gratu, & sic liberatum à servitute percati. Multa precerea in hanc lententiam, ab hoc fan doviro perferipta, hec fufficiant ad inhærentem Tridentinorum justitiam refutandam.Rupertus: c Spiritus fancti gratievera, & folapeccatorum remißio eft. d. Accepimus gratiam à lib.do confei- pro gratia: fedicet gratiam aterne falutis pro gratia fides prafentis, ad quam nos gratis, ideft, nulles noftris pracedentibus meritis, per pradicatores suos iple vocauit, & gratuita peccatorum remiß one iuftificanit. Hugo de S. Victore: e Velle non possum nifi gratia Dei fuerit mecum nulla enim en numana industria fine gracia Dei , ex quo primus homo peccauit nature bonum perdidimas pariter & arbitrii.

Hactenus graria Deirecte, & fincere à pacribus suscepta elt, & exposita, nec habitualis qualitas, aut inherens nobis iuftitia, aut merirum congrui, aut opus operarum, aut reliqua huius generis portenta Tridentina, scripta fuerunt, prædicata, vel omnino audita in Ecclesiaante annum Christi millelimum, hocest ante folutionem Satanz, dejnceps mutatio doctrinæ de gratia in Ecclesia Romana ingnarunt contra hareticos, maxime contraPe-

lagium

c com in loha lib. 2. c.1. antiss.

ligen prof See n tis I

lefin culfe

cres

ruit Sequ

Br G polus uat. quali

BILLI

mne uafi

inis

de-

1.11

miute ab

in-

6

4M ti4 no-

sifi-

na

4-

13-

lis

riua

ta

cfi

n-

Ĉ-

legium, gratiam Dei sic explicant, venihilaliud intelligant per gratiam, quam fauorem
Dei, & acceptationem. Gratia est remissio
peccatorum; gratia ex side iustificat, gratiz
mensura pro mensura tidei, gratia ex miseria
cordia prebetur; in miscricordia consistita
gratia est predestinationia preparatio; gratia est in imputatione a gratia iusticiam Dei
illustrat qua nos sussissas qua impium induit. Fleet acque his similia magna tide, ac diligentia predicata à veceribus, qui daliud demonstrant, quam gratiam ab ista omnibus
pro fauore Dei tantummodo habitam suis
see nectune in Ecclesia Tudentinia sigmentis locum sussis are proinde omnes patres qui scripserunt ante annum Christi mislesimum, anathemate Tridentino esse perculsos.

# CAPVT VIII.

## De erroris origine.

Am, ve ersoris huius origo speriatur: Petrus Lumbardus in hac se primus delesuit vererum vestigia Patrum, & venenum sequentibus Theologis propinauir.

Queen enim, a An gratia sit virtus, a lib.a. d. 27, Er sicconcludir : Gratio illa (qua siberat voluntatus) virtus um incrograt naminatur, quis volustatus hemina informans faux, atque adiuvat. Aquimis desinde docet. b Gratiam anima b. 1.2 q. 160, qualitatus esse, sed articula praximo negat esse artic. 2. urtutus. Qualitatem autem huiusmodi de-

21.2 4.100 artic, 1.

fcribit, quanima inharest, atque ve illins verbis vear. a fecundum qued est qu cieur agerein animam, non per modum causse essentir, sed per modum causse fromalir, seut albedo facit album, er institue instant, il moille. Ex quo sonte celebrin illa inter pontificios doctrina recepta est instituam hominis qua institucatur coram Deo, esse qualitatem inharentem, & charitarem, fine opera inftificare formaliter. Sed her docendi forma ante hac fecula inaudita fuerat in Ecclesia.

Nec præsereundum nobis oft, Aquinatem de cadem re, non eadem proferre, sed pu-gnantia. Nam in commentariis in Epistolas, hanc de inflificationis gratia doctinamintegram retinuit, ita ve folius fidel inflincatione feripro Aquinas viderur ingenium fuum ad Rom. Pontific a præferiptum, & mandatu ac-commodaffe, quod de alias etiam fraterculis constat, maxime vero de August. Triumpho Anconitano, qui faretur, lead prescriptum Roma. Pontificis docuisse) instificacionis do-Arina vehementer obleurat, atg; bancdo arinæ partem immutat. Inflificationé enim flatuit in remissione peccatorum, & in acquisitione iuftitie. b luftificatioimpit, inquit, eff remißio peccarorum, cum acquificione infiitia. Itaq; quod vereres è teriprurus docuerunt de impu-rata iuftitia Christi, ab A qui nace vel omissum, vel reiectum videmus, qui loco imputationis acquificionem repoluir. Exinde imputationis doctri-

Sec Ag

fect

eni cite

proc

rets

ibi i

fed

tem

MESA

com Si .

b1.2 9.111. artic. 1.

cottins miffaett, a Tridentinis penitus reieda. De preparatione fit docuit Aquinas, a 21.1.4 114. on vita eterna omnem natura fatultatem exco-art. 1. v W potest bomo nog, in flare natura integra, neg, are not tracerrapes in face has gracie promeresi. Hec ille. Quam fententiam confirmat et-iam, ibid. q. es artic. 2. milion, inquit, meritum parett effe fine gratia Docer igitur Aquinas coutra Tridentinos, unllum ellemeritum con-grai, que nondum reconciliatus mereri pol-fit gratism inflificationis, Hule apinioni repugnat Scotus: Tridentini irquuntur Scotu. Arq; iltos errores Aquinas, & Scotus, tanqua duas Antichelli provincias, fortiri videntur, ve Aquinas mericum de condigno inferrer, Scotus vero meritum de congruo: Itatamen Aquinas priorem errorem confirmat, ve & fecundo fundamenta quedam posuerir. Sic enim docer: b Opus meritorium baninu dupli br. 2 q.114 ciser confiderari poreft : vno modo fecundum quad art.; procedit ex libero arbitrios alio modo , fecundum quod procedit exgratia Spiritus Sanciti. Si confide-retur fecundum fubstantiam opera, & fecundum quod procedit ex libero arburio, fic non potest effe ibi condignicas propter maximam inequalitatem; fed oftibi congruitas propter quandam aqualitatens proportionie. Videtur enim congruum, vt homini operanti; fecundant fuam virtutem. Dem re-compenfet fecundant intellemiam virtutis fua. Si autem loquamur de sport maritoria, fecundum qued procedit ex gratia Spiritus fands; ficest meri-tereunt vise auras ex couligne, bize ille quibus verbis

napulas.

iteoné quo

ac-

nlis pho

nm do-

flanifi-

tre-

aq; puım.

onts

tri-

verbis doctrinam de gratia Dei è scripturis & patribus traditam plane subvertit.

Bonauentura Aquinati our gov loge ali-

W1.2. q.L.

ter docuit, de meriro enim fie habet. " Gratiam iam habitam; per gratie vfam non contingit me-reri,nec quantum ad meritum cangrus nes quantum ud meritum codigui. De gracia veto fie difputat, vevix veperias inter Scholasticos quenquam qui magis illustrer hanc doctrinam, nam fic b thid dift. . . . . leribit : b Gratia refpettu principii à que, dinidires ore.s. dub.s. in gratiam pradefrinationis, poentionis; inflificationis, dub.s. in gratiam pradefrinationis, primo enim Dem gratiam proposuit, secundo offere, certio confere, quarro complet. Itemque fic fubilieit : ve comparatur ad effe-tium, dividitur, in preumientem, & fubsequentem, fine operantem, & cooperantem. Quim itaque P. Lumbardus gratiam definiuifler virtutem, Bonauentura non fequitur magistrum, tanquam feruum pecus, ficut plerique folebant,

fed tanqua grauis cenfor e Dicendum, inquit,

intenditinille verbe notificare gratiam gratum fa-

cient em , quansum ad fuam offentiam , fed quafi per posterim & quodammode per effectum , quia in illos actu no exit gratia, mfi mediantibu babitibu vir-

e Lib. 2.d. 26. quod Magifter ( vhi dicit gratiam effe virtutem) nem

rucum, videlicer fides, & charitatis, ideo notificans gratiam, dicte quad gratia nihil aliud fit quam fides ġŅ. cum dilectione, pro co, quod per iller babitus dicitur COI

ape

qui

COR

cili

COD eni

del

tur.

Cle

pari

form PP# 1 Cle

tit (

tam

info

pro

MODE

do

601

pratia in actus ecres, per unu innotescie nobis quo loco pluta in hanc sententiam habet. Bona-uentura. Et quamus nonnunquam ex seculi sui tenebra le quatur, camen pluta, de meliora fan de âτ

paucis

ris &

ali

rati-

me-

stat,

uam

n fic

dicus atip

e P.

em.

tanant.

mic.

Hes

per

Illes

Vir-

cans

ides

itar

luo

na-

uli

Ora

cis

paucis attulit, ad gratiz natura distinctionibaperiendam, quam Cardinalis Bellarminus, qui gratiz diftin ctionib. duo fere integra folis confumplit. Postes hac resagirara fuit in Cocilio Viennensi, sub Clementequinto, ficut constare potest ex Clementina prima. Quum enim ex Theologorum disputationibus variz de hac re. & incertæ fententiæ circumferrentur. a quibusdam ex ipsis dicentibus (vea Clem.lib. 1. Clementina verbis vtar per virtutem baptifmi defumma triparuulis quidem culpam remitsi, fed gratiam von " pa elfdens in baprifino remittitur, & pirtuces, ac informans gratia infunduntur, quoad babitum, et fi no pro tempore, quo ad vium. Nos autem (inquit Papa Clemens) attendentes generalem efficaciam morth Christi, quaper happifma applicatur pariter omnibus kapeiz azis : opinionem feçundam (qua dicit , tam paruult , quam adultis conferri in baptifma informantem gratiam , & pirtutes ) tanquam probabiliorem , & dictie fanctorum , ac doctorum modernorum Theologia magie confonam, & concordem , fandto approbante Concilia , ducimme eligendam. Hactenus Clementina.

nauenturam, aliofve eius fermenti: nam anre Lumbardi facula nemo fanctorum fic docuit. Porro hane conclusionem, non unquam cœlestem doctrinam, sed ve opinionem probabiliorem eligendam framunt Nouo plane & peregrino instituto. Nam gunm de fide Carnolica tractat Ecclefia Christi, non foler fluctuando ad probabiliores opiniones, nelcio quas, dubitanter accedere; led cerram veritatem è feripeuris definitam tradere. Viennense hoc Concilium celebrarum eft sub Clemente quinto, Anno Chrifti IRII. Ex hoc fonte manarunt Scholasticorum

subsequentium disputationes, de habitu in-fuso, & virtute inharente: de opere operato in facramentis de merito congrui extra lacraa lis diff. 27, menta leaq; lohannes Scotus fic docet: a Graquinaterque dam ipfe adiecit, que doctrinam meriti de congruo freculentam Tridentinis b lib.quiff.te pararunt. Sicenim docet: b peccator poseft ex naturalibus, cum communi influentia confiderare peccatum commiffum, vt offenfium Dei. Poteft voluntas peccatum fic confideratum deteflari, & ille motus potefl continuari, & intendi aute infusionem gratia; ife autem motus dicitur attricio. Et

oft dispositio, fine meritum de congrue. Si manes i-dom mot us contra paccation in esse natura & morie,

qui prim fuit ateritto, in ille ffante fit contritio. Hæc

94 4.

doctrina à Scoro vel invects, vel fedulo retera est. Scotus ergo meritum congrui sic describit, vtinvrin

mori

ture dilpe

poni

quisi

tellig

grati

te Mi

volu

tus.

tini

7860 mere

Catt que

xim

ri fe

1.00

Ca

gra

Pel

gau ta:

tifi die

12

or

ang do-

tan-

nio-No-

um

fti, pire:

am ra-

m n-

to 2-

1

n is

\*

d

vt intelligator ante infusionem gratiæ in esse moris & nature atque in naturalibus.

Atque hat eft fides illa quam hodie fequitur curis Rom hacest illa praparatio, atque dispolicio, quam folius fideriultificationi opponunt Tridentini : quum fic dicant : a Sia Sefs. 6. ca. 9. quisdixerit, fola fide impium instificari, ita vt in-selligat nibil aliud requiri, quod ad suflificationis gratiam confequendam cooperatur, & nulla ex parte necesse esse; tam sue voluntatu motu praparari arque disponi, anarbema sit. Hic estille motus voluntaris, quem supra descripserat Scotus. Itaque Bellarminus ex Concilii Tridentini decreto fic docet. b Patest bomo nondum b Lib. 5. cap. reconciliatus per opera pernicentia imperiare, & 22. de inflise.

mereri ex congruo gratiam inflificationis.

Ergo Pelagii errorem ex infatia plane reuo-i
cant Tridentini: Nam quod Augustinus, aliique parres in Pelagio damnarunt , in eo maxime erat, quod doceret Pelagius, gratiam dari fecundum merita. de qua re Augustinus lib. Leap. 6. degratia Christi, contra Pelagium, & Coeleftinum, qua fententia reftancur vereres, graciam Dei penitus euerfam. Iraque affirmat Pelagium negalfegratiam. Quod figratianegauerit, qui docuit illam dan tecundum merita: profecto non magis Pelagius, quam Pontificii gratiam negant, quid enim intereft, dicas ne , gratiam dan fecundum meri-ta , quod in Pelagio haretico damnarunt orthodoxi patres : an fie docess, opera ante reconciliationem , & gratiam facta, Gg 4 mereri

mereri gratiam inflificationis? quod docest

Verbis videri volunt à Pelagio difcedere. reuera confentiunt. Pelagius gratiam aper-Pelagius primo docuir, non gratia, fed meritis nofters nos faluari. Patres è letipturis docuerunt, non mereris noftris, led gratia Dei. Tri-dentinih se soissa conjungunt, ficut & Pe-lagius, admontus conjungir & visumque tetinere volunt, & gratis, inquiant, & meritis. Sed quiain jultificatione impii gratia & meri-ta fimul (lace non pollunt: Siengratia iam am es operius aloquin gratia iam non eff gratiariceirco Tridentius quam in bacce duobus fernice
non possint ram contracia mendancibus, alterium abitcione necesse of, sel gratiam, vel merium. Sicurenim qui verum Dei cultum simul cum Baslim cerinere volunt, vecunque verbis proficement, reuera Dei cultum con-culcant : Sie qui gration & merita conjungua in inftificatione, que, fi feripruris fides habeatur, coniu gi non pollunt, gratiam Dei penitus reifcium, vicun que verbis frigidis admit-tere videantur. Venenum Pelagianum intus conditut Tridentinis, quod fivna interrogatiuncula vigeat istos etumpet protinus, quod conditum cret. Quarimus ergo ( quoniam multa garriunt ifti de auxilio gratiz) verum ideo adiquerur voluntas, quia voluit : an ideo voluerir, quia adiquerur? dicunt iffi aideo adfuncti voluntatem, quia voluit, auxilium gra-

tre

an

in

gic

qu

no

in

Re

Avm.11.6

tie verbis concedant, reipfa tollunt cum Peagianis, hancenim Pelagiane hærelis lummuam fuiffe observar a Prosper, Sidicant, ideo voluntatem velle, quis adiunatur, tollitur illa liq. preparatio, de merium de congruo, quod ex barg.

coto exceperung Tridentini.

Pe-te-te-tis-

ire

te-

Nec Tridentinos invabit, fi dixerint, ho-minem non reconciliatum mereri posse, non viram grernam, led gratiam inflificationis, & per gratiam randem viram eternam. Nam Pa-tres, qui Pelagium execuantur, tantum de gratia Dei dimicant. Neque enim questio crat, an per gratiam vita zterna fit comparanda:fed in eo controuerfia veteribus fuerat cum Pelagio, quomodo quispiam ad gratiz statum progehi pollis. Contendant Patres contra Pelaquendam, non noftra opera, non liberum arbitrium, non merita valere. Concedunt nos gloriam conlequi polle per gratiam, negant autem gratiam nos conlequi polle per opera nostra. Quod quum profiteantur Pontificil. in manifesto Pelagianismi luto harent, & ch Relagio, ve gratia dinina hostes à pascibus, açque ab Ecclosia Dei damnaneur.

lam igitur confere poteff, quod originem huim erroris attinet, ante annum mille fimum neminem in Ecclelia Romana inventú fuifle, qui de graits Dei alicer disputatit senserit-ne, quam sacra scriptura tradunt. Nam & patres Graci, & Launi, & quicunque cum Romana Eccleiia contentum habnerunt, contra

Peles

te ir con terc

a Caleftin. pift pro B. An. gustino, de gratia Dei ad Episcopes Sall.

micarunt; ita vt præter Pelagianos, de hac te nemo dubitauerit, Ecclesia Romana integra perfiterit. Id quod luculenter conftare poteft ex scriptis Cælestini, & Leonis, Pontificum Romanorum contra Pelagianos in Gallie. Celestinus multa eriam Romanorum Pontificum testimonia contra Pelagianam hærefim congessit, Augustini scripta contra Pelagianos Catholica probat, & (quod plus valet apud Tridentinos) teltatur Caleftinus Rom. Episcopus eiusdem Augustini scripta à Sede Apostolica maxime semper fuisse probata: ave Augustinus inter magistros optimos, inquit, etiam à meis semper decefforibu haberetur. Leo verò de eodem negorio Concilium Arauficanum I L. contraxit aduersus reuiniscentes per Gallias Pelagianæ hæreseos errores. In quo Concilio renouata, & confirmata eft Catholica, & Apostolica, eademque Augustini de gratia, & libero arbitrio, doctrina, canonibus ipfisex beati Augustini libris passim decerptis. Romanæ Ecclesiæ fides integra in istorum Ponrificum vestigiis permantit, vique ad annum Christi milletimum. Post annum milletimum. foluto Satana, opinionibus incertis, & nouis fictionibus fides antiqua apud plurimos flu-Auare capit, donec Concilio Viennensi Clemens PP. V. non fidem Carholicam, fed fluctuantem inter probabilitates opinionem elegit; facramenta conferre gratia Hine Theologorum tenebrola disputationes de qualitatein-

13 mar 199

A LA LIVE BOY

44

te inhærente, de opere operato, de merito congrui: sed hæcinter priuatas opiniones fraterculorum circumferebantur, donec tandem in Concilio Tridentino perniciose istæ speculationes pro Ecclesiasticis dogmatibus statue.

m ie.

i-

m

a.

25

e

F 1 N 1 S.

o Albandage

AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

MARKET AND SELECTION AND AND ASSESSMENT OF THE PARTY OF T

CONTRACTOR OF THE STATE OF THE STATE OF

HERE AND ADDRESS OF THE PARTY O

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

Marie Control of the Control of the

STORES OF STREET

a the free household and a feet of

with the entered before the property of the

THE PARTY OF THE P

. 5 talk ...

The second second second second

CONTRACTOR SANCTON

The state of the s

Maria and Salara

which the street and the street and the street